

### ОРГАНЪ РУССКОЙ РЕЛИГІОЗНОЙ МЫСЛИ.

подъ редакціей Н. А. БЕРДЯЕВА,
 при участіи Б. П. ВЫШЕСЛАВЦЕВА

Въ предшествующихъ книжскахъ «Пути» были напечатаны статьи слъдующихъ авторовъ: Н. Н. Алексъева, П. Ф. Андерсона, Н. С. Арсеньева, М. Артемьева, П. Аршанбо (Франція), Н. Афанасьева, С. С. Безобразова, Е. Беленсонъ, Н. А. Бердяева, Н. Бубнова, прот. С. Булгакова, Р. Вальтера, Б. П. Вышеславцева, Франка Гавена, (Америка), М. Георгіевскаго, Н. Н. Глубоковскаго, И. Гоффитеттера, В. Гриневичъ, Л. А. Зандера, В. В. Зъньковскаго, отца А. Ельчанинова, П. К. Иванова, Ю. Иваска, В. Н. Ильина, А. Карпова, Л. П. Карсавина, А. Карташева, Н. А. Клепинина, С. Кавертца, (Америка) Л. Козловскаго (†) (Польша), Г. Г. Кульмана, Т. Ц. Ку (Китай), М. Курдюмова, И. Логовскаго, Ф. Лива (Базель), Н. О. Лосскаго, М. Маритена (Франція), Я. Меньшикова, П. И. Новгородцева (†), прот. Налимова (†), С. Олларда (Англія), А. Погодина, Р. Плетнева, А. М. Ремизова, Д. Ременко, Ю. Сазоновой, графа А. Салтыкова, Е. Скобцовой, И. Смоли ча, В. Сперанскаго, И. Стратонова, В. Сеземана, П. Тиллиха (Германія), Н. Тимашева, С. Троицнаго, кн. Г. Н. Трувецкого (†), Н. Тургеневой, Н. О. Феодорова (†), Г. П. Федотова, Г. В. Флоровскаго, С. Л. Франка, прот. С. Четверикова, Д. Чижевскаго, В. Эккерсдорфа, Г. Эренберга (Германія), отца Г. Цебрикова, Л. Шестова, кн. Д. Шаховского (Геромонаха 10 Анна).

—— Αдресь редакціи и конторы: ———
10, BD. MONTPARNASSE, PARIS (XV).

Цтна 25-го номера: долл. 0,60.

Подписная цѣна — въ годъ долл. 2,25 (6 книгъ). Подписка принимается въ конторѣ журнала.

№ 25.

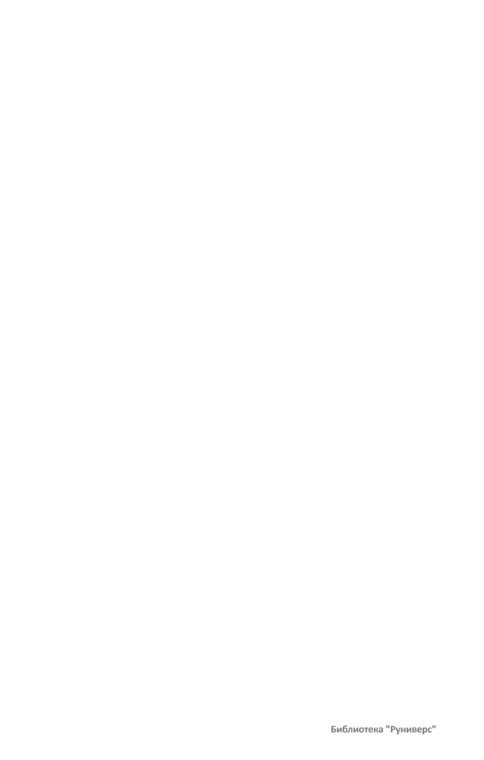
### ДЕКАБРЬ 1930

№ 25.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ:

| 1.     | М. Артемьевъ. Жива ли Россія?                          | 3   |
|--------|--------------------------------------------------------|-----|
| $^2$ . | С. Франкъ. Психоанализъ какъ міросозерцаніе            | 22  |
| 3.     | Г. Флоровскій. Споръ о нѣмецкомъ идеализмѣ             | 51  |
| 4.     | Н. Афанасьевъ. Вселенскіе соборы (по поводу «Обращенія |     |
|        | нъ православнымъ богословамъ»).                        | 81  |
| 5.     | Н. Тургенева. Отвътъ Н. А. Бердяеву по поводу антро-   |     |
|        | пософіи.                                               | 93  |
| 6.     | Н. Бердяевъ. Споръ объ антропософіи                    | 105 |
| 7.     | А. Салтыковъ. Новъйшее движение въ области познания    |     |
|        | христіанства.                                          | 115 |
| 8.     | Новыя книги: Л. Зандеръ «О Достоевскомъ» сборникъ ста- |     |
|        | тей подъ редакціей А. Л. Бема; В. Ильинъ. Hanns Lilje. |     |
|        |                                                        | 127 |

Gérant: Le Viconte Betmas de Villiers



## жива ли россія?\*)

(Разсназъ ушедшаго изъ Россіи).

Съ тяжелымъ чувствомъ покинулъ я безотрадную дъйствительность Совътской Россіи. Съ тревогой въ душъ и съ болью въ сердцъ оставилъ я близкихъ, друзей и родныхъ. Зіяющей раной горить во миъ всякое воспоминание о нихъ, отравляя всѣ впечатлѣнія здѣшней жизни. Сколько печальныхъ провожающихъ взоровъ, сколько бользненных улыбокъ и шутокъ о своей судьбъ подарено мнѣ на прощанье. И когда мелькнули на польской границъ пограничные столбы и когда я поймаль себя на мысли, что даже безпечныя и смѣющіяся лица чекистскихъ жандармовъ, мелькнувшихъ въ послъдній разъ на террасъ ничнаго пункта показались мнъ симпатичными н милыми сердцу, - тогда только во всей реальности, какъ на молитвъ, всталъ въ душъ моей образъ Россіи, безконечно милой, родной и сразу далекой. Вся грусть и печаль провожавшихъ друзей и близкихъ, всѣ ихъ слова и улыбки, ихъ послъднія рукопожатія и поцълуи братскихъ объятій, — все слилось въ единый стращный синтезъ невыразимаго страданія Россіи...

Нужны десятильтія для художественной пер-

<sup>\*)</sup> Статья эта принадлежить лицу недавно прівхавшему изъ Россіи. Она отражаеть нівкоторыя существенныя апокалиптичеснія духовныя теченія и настроенія внутри Россіи, но не претендуеть на полную характеристику русской жизни. Редакція.

спективы, чтобы передать этотъ синтезъ словами, нарисовать этотъ ликъ умирающей и уходящей Россіи. Только слово мастера или художника сумѣетъ передать впечатлѣнія отъ переживаній столь напряженныхъ и столь интенсивныхъ, глубокихъ и страшныхъ. Всѣ мы не разъ были свидѣтелями смерти нашихъ близкихъ. Мы знаемъ, какъ умираетъ человѣкъ. Мы знаемъ, какъ отходитъ русская душа — безмолвно и почти торжественно. Мы знаемъ, какъ умираетъ праведникъ и мудрецъ — смиренно и радостно. Но никогда еще не умирала Россія. Никогда еще такъ трагически не умирала великая нація, цвѣтущая, полная духовныхъ силъ и творческихъ возможностей, въ когтяхъ у звѣря, никогда еще великая культура не шествовала на Голгофу на глазахъ у всего сочувствующаго ей человѣчества подъ крики «Распни ее!», несущіеся со всего капиталистическаго міра...

И какъ же быть намъ, современникамъ, какъ намъ свидътельствовать, когда стонъ и скрежетъ зубовный заглушаютъ сознаніе, когда сдавленный хрипъ умирающихъ, проклятія насилуемыхъ и вопль отчаянія гонимыхъ не даютъ возможности разобраться въ собственной душъ и не позволяютъ преодолъть намъ въ нашихъ сердцахъ и гнъвъ, и обиду, и злобу?

Если Россія дъйствительно умираеть, если ей дъйствительно суждено уйти со страниць исторіи и уступить свое славное мъсто невъдомому СССР, то страшень и мучителень ея конець, трагична и безславна ея смерть. Какими молитвами удастся предотвратить ея роковую судьбу, какія небесныя силы придуть ей на помощь, чтобы избавить ее отъ муки страданія и позора?

отъ муки страданія и позора?
А здѣсь, въ сосѣдней комнатѣ отъ умирающей Россіи, ея бѣдныя затерявшіяся дѣти говорятъ о ея будущемъ, шумно спорятъ, кому властвовать

въ ней (или надъ ней), какіе установить въ ней порядки, какое придать ей политическое устройство, какъ распредълять въ ней ея національное богатство въ то время, какъ на территоріи СССР среди русскихъ людей лишь одна тема: жива ли еще Россія или Голгофа ея завершилась.

Тамъ никого уже не интересуетъ проблема политической программы, партійной оріентаціи, вопросы реальной политики, и даже вопросъ о будущей власти, ибо изсякла въра въ спасеніе отъ большевицкаго ига и сковавшаго рабства, изсякла надежда на освободительницу войну, одно нѣмое отчаяніе, одна безмолвная покорность ожидаемой смерти — вотъ картина той мрачной

ожидаемой смерти — вотъ нартина той мрачной ночи, которой окутана распятая культура.

Въ чемъ же гибель Россій? Въ чемъ проявляется ея умираніе, смерть? Въ чемъ слышится ея предсмертный, сдавленный хрипъ? Гдѣ кончается Россія и въ чемъ обнаруживаетъ себя положительно, какъ культура, СССР?

Гибель Россій, конечно, не въ продовольтичества по предовольтичества по пр

ственныхъ ея затрудненіяхъ, какъ то кажется въ самомъ СССР обывателю и домашней хозяйкъ, то кажется ибо всѣ эти затрудненія временны и легко преополимы.

Гибель Россіи — не въ смерти ея лучшихъ сыновъ, ибо на смѣну имъ могли бы явиться ихъ дѣти, достойные преемники и продолжатели рус-

ской культуры.

Гибель Россіи — не въ рабствѣ, сковавшемъ полторасто милліоновъ людей и согнанныхъ къ постройкѣ совѣтской Хеопсовой пирамиды — пресловутой пятилѣтки, ибо всякому рабству приходитъ когда-то конецъ, приходитъ часъ освобожпенія:

Гибель Россіи— не въ мукахъ моральнаго гнета, не въ позоръ безсмысленнаго существованія, ибо страданіе не есть еще смерть.

Гибель Россіи — не въ обнищаніи ея населенія, ея кормильца-крестьянина, ибо обнищаніе это лишь перемъщаетъ національное богатство изъ «индивидуальнаго сектора» въ «секторъ общественный».

Гибель Россіи не въ смертельной тоскъ, объявшей всъ классы общества и заливаемой водкой, ибо тоска лишь сопутствуетъ умиранію, а сама по себъ еще не смерть;

себъ еще не смерть;
 Гибель Россіи — не въ разрушаемыхъ методически постепенно и втихомолку храмахъ и не въ томъ, что русскій мужикъ съ киркой и ломомъ въ рукахъ разбиваетъ при этомъ лики Христа и Божьей Матери на расписныхъ сводахъ храма, ибо Россія въ соціологическомъ смыслъ шире Православной церкви, какъ человъческаго института, а послъдняя шире ея матеріальнаго воплощенія — храма;

Гибель Россіи — не въ томъ, что распродаются за безцѣнокъ безцѣнныя сокровища русскаго духа, ибо въ этихъ сокровищахъ хоть и распыленная, но продолжаетъ жить Россія;

Гибель Россіи — не въ томъ, что интеллигенція ея пребываеть въ полнъйшей простраціи, что общественные идеалы ея претерпъвають не только кризисъ, но вывътрились безъ всякаго остатка и закатились одною явною или тайною мечтою объ еврейскомъ погромъ, ибо Россія для жизни могла бы взростить въ себъ и другую интеллигенцію...

Гибель Россіи — не въ упраздненіи ея университетовъ, не въ гоненіяхъ на научную мысль, не въ безжалостномъ глумленіи надъ ея искусствомъ и литературой, ибо всѣ эти гоненія представляютъ собою лишь функцію совѣтской власти, не безсмертной и не вѣчной;

Гибель Россіи, наконець, даже и не въ томъ, что волны безвърія захлестывають разрушенную семью, что разогнаны монастыри и странники перевелись на русской земль, ибо въ волнахъ безвърія качественно омывается и обновляется церковь, теряя свой мертвый балласть, давно потерявшихъ въру членовъ, а монастырямъ, быть можеть, провиденціально суждено выйти на судъ Божій и вспомнить, что кому много дано было, съ того

много и спросится...

Нътъ, гибель Россіи въ томъ, что все перечисленное происходитъ одновременно въ единомъ процессъ распада и разложенія, а главное въ томъ,

пенное происходить одновременно въ единомъ про-цессѣ распада и разложенія, а главное въ томъ, что параллельно этому процессу обнаруживается другой процессъ, процессъ буйнаго роста новыхъ и молодыхъ элементовъ культуры, культуры одна-ко не русской, культуры антипода, что на смѣну Россіи пришелъ уже и разсаживается на ея терри-торіи и распоясывается и нагло хохочетъ опья-ненный побѣдой, давно предсказанный пророками русской религіозной мысли, «грядущій хамъ». СССР — имя ему. СССР — не совѣтская Россія. Въ ея паспортѣ, въ ея конституціи слово «Россія» вытравлено умѣлой и мстительной ру-кою, какъ нѣкогда въ Америкѣ отпавшія англій-скія колоніи вытравили изъ паспорта САСШ имя великой Британіи. Большевизмъ, олицетворяю-щій всю совокупность новыхъ побѣговъ культуры въ СССР, — не только болѣзнь Россіи, не только немощь русскаго духа. Такой діагнозъ не раскры-ваетъ еще онтологической сущности большевиз-ма, какъ и медицинскій діагнозъ, самый вѣрный и точный не раскрываетъ истинной причины, он-тологической сущности распада матеріальной обо-лочки человѣка. Большевизмъ есть болѣзнь провиденціаль-

Большевизмъ есть болѣзнь провиденціальная, посланная свыше, какъ наказаніе, призванная сознательно на свою голову всѣми классами русскаго общества, ибо если страданіе мистически означаетъ призывъ о помощи, брошенный къ вер-

хамъ, то вожделѣніе есть тотъ-же призывъ, обращенный къ низамъ. Этотъ призывъ взлелѣяла у себя на груди русская интеллигенція и понадобилось цѣлое столѣтіе безбожного вожделѣнія, чтобы поднять со дна бездны тѣ сонмы темныхъ и стихійныхъ силъ, которыя захлестнули Россію изъ края въ край.

Россія вожделѣла революцію и вотъ революція явилась, какъ одержимость темными силами, какъ хорея преступнаго и святотатственнаго штурма небесь. Ибо всякая революція есть попытка положительныхъ и свѣтлыхъ началъ въ союзѣ съ темными и стихійными силами произвести прыжокъ изъ царства необходимости въ царство свободы, попытка, всегда обреченная на неудачу, благодаря роковому союзу со стихійными началами. Потому-то такъ трагичны бываютъ всѣ революціи во всѣ времена. И какъ воинство ангеловъ имѣетъ вождя въ лицѣ Архангела Михаила, такъ и полчища темныхъ духовъ и сонмы бѣсовъ, этого звѣря міровъ невидимыхъ, а также и стихійныя силы имѣютъ своихъ предводителей, своихъ вождей, по іерархической высотѣ и по могуществу своему не уступающихъ Архангелу Михаилу.

Мы не знаемъ настоящихъ именъ этихъ вождей, но несомнѣнно это князья тьмы. Быть можетъ это предтечи звѣря изъ Бездны или быть можетъ это Драконъ. Во всякомъ случаѣ это врагъ Христа, это — Антихристъ.

Большевизмъ есть зародышъ и провозвъстникъ, а можетъ быть и ступень какой-то великой по духовному діапазону антихристіанской культуры, культуры Антихриста. Русская революція, интернаціональная по духу и замыслу, въ отличіе отъ другихъ національныхъ революцій, есть не только процессъ ломки національной культуры,

но и процессъ преодолѣнія одной культуры другою, при этомъ сверхкультурою, русской культуры культурою ей антиподною. И большевизмъ является носителемъ и проводникомъ этой послѣдней. Она внѣдряется въ русскую почву, вочеловѣчивается въ оболочку русскаго человѣка. Всмотритесь внимательно въ это новое русское лицо въ СССР. Вы начинаете уже не узнавать прежняго мягкаго, безформеннаго, женственнаго русскаго лица въ стилъ Бакунина и Толстого. Передъ вами начинаетъ выявляться, хоть и не въ свътломъ аспектъ, но всегда лицо андрогиннаго склада, каковымъ является, напримъръ, лицо еврейское, чъмъ отличается также лицо американца отъ лица англичанина. У Ленина сравнительно съ Бакунинымъ почти ничего женственнаго уже не осталось, ибо лицо его — одна сплошная кръпкая мъдь и только руки и нъкоторыя свойства характера выдавали въ немъ остатки женственной природы русскаго человъка. Но вотъ пройдитесь по Москвъ и загляните въ безконечные лабиринты Москвъ и загляните въ безконечные лабиринты совътскихъ департаментовъ — вы встрътите знаменитаго «человъка съ портфелемъ». Въ прежнемъ русскомъ интеллигентномъ «чеховскомъ» лицъ вы увидите теперь совсъмъ новыя черты: вы начинаете различать оквадрачиваніе его бритаго подбородка, вертикальныя линіи вдоль лица, жесткость губъ, сосредоточенность взора не вглубъ, а во внъ, отъ чего получается впечатлъніе зоркости взгляда. Измъняется его походка, становится быстръе, болъе соотвътсвующая темпу современной жизни, пріобрътается привычка стоять не съ упоромъ на одну ногу, какъ это свойственно всъмъ религіозно-культурнымъ людямъ, а съ упоромъ на объ ноги сразу, что изобличаетъ самоувъренность и нахальство, измъняются движенія, становясь болъе суетливыми, болъе спазматичными и конвульсивными, измъняется голосъ, становясь конвульсивными, измѣняется голосъ, становясь

болѣе низкимъ и рѣшительнымъ, пріобрѣтается боязнь молчанія...

Гибель Россіи въ ея грядущихъ поколѣніяхъ. Современная молодежь, современная комсомолія претендуетъ на роль палача Россіи, это она распнетъ великую культуру, ибо если у современныхъ взрослыхъ разрушителей культуры, выросшихъ въ религіозной или полурелигіозной семьѣ, впитавшихъ въ себя хотя бы черезъ бытъ соки духовной русской культуры, гдѣ-то въ подсознательной сферѣ еще имѣются сдерживающія начала, то у молодежи уже ничего почти не осталось отъ этого. Дѣти же революціи, піонеры, или какъ ихъ называютъ теперь въ СССР, — красные дьяволята, эти некрещенные язычники, будутъ дико плясать послѣ смерти Россіи, строить свое новое отечество СССР и лѣпить свою новую культуру изъ обезличенныхъ этнографическихъ массъ бывшаго русскаго народа. Имъ принадлежитъ будущее, каковы бы ни были политическія судьбы СССР.

И воть я вижу здѣсь въ эмиграціи чистые и благородные порывы русской молодежи (напр., младороссы). Несмотря на всѣ ихъ симпатичныя примиренческія стремленія для задыхающейся отъ раздоровь эмиграціи и не смотря на всю любовь ихъ къ Россіи, я вижу въ нихъ микробы все той же болѣзни, которою больше столѣтія больна великая родина ихъ отцовь и дѣдовь, болѣзнь, завершившаяся параличемъ революціи. Это — микробы безрелигіознаго воспріятія общественной жизни, всегда обнаруживающіеся въ средствахъ борьбы, это — микробы властолюбія, всегда обнаруживающіеся въ духѣ вожделѣнія. Быть можетъ эти микробы нѣсколько обезврежены выпавшей на долю эмигрантской молодежи судьбы искупленія за грѣхи ихъ отцовъ, откуда и симпатія къ нимъ, но все же они не уничтожены, ибо только въ покаяніи и въ собственномъ осознаніи исторической не-

правды отцовъ преодолѣвается и злоба къ врагу, несовмѣстимая съ образомъ рыцаря-воина Христова и властолюбія, какъ психическая соціаль-

стова и властолюоїя, какъ психическая соціальная болѣзнь сатанинской одержимости.

И когда я вижу все же ихъ воинствующіе позы, то въ сознаніи моемъ проходять столь еще свѣжія воспоминанія о двухъ великихъ ратяхъ, противостоящихъ въ СССР другъ другу: одни — здоровые, физически сильные, смѣлые, бодрые, смѣющіеся, веселые и самоувѣренные комсомольцы и вся, такъ называемая, выдвиженческая молодежь, сповомътъ общирные капры которые питаются вся, такъ называемая, выдвиженческая молодежь, словомъ тѣ обширные кадры, которые питаются пафосомъ строительства и энтузіазмомъ грядущихъ побѣдъ на аренѣ міровой исторіи. И другіе — серьезные, внутренно сосредоточенные, смиренно вымаливающіе передъ образомъ Заступницы прощеніе у Господа за свои грѣхи (и тѣмъ самымъ мистически и за грѣхи отцовъ своихъ), мымъ мистически и за грѣхи отцовъ своихъ), черпающіе свою духовную силу и спокойствіе за будущее въ духовномъ воспріятіи бытійственной сущности переживаемаго момента, преодолѣвающіе свое человѣческое уныніе и злобу въ жалости къ врагу и свободные отъ вожделѣнія къ власти, благодаря инымъ историческимъ перспективамъ и иному смыслу жизни.

Эти двѣ рати, сильныя каждая по своему, имѣющія одинаковое право на будущее Россіи, стоятъ въ моемъ сознаніи и мнѣ такъ невыразимо жаль бѣдную русскую молодежь здѣсь, которой суждено вынести впереди новыя страданія, новыя мучительныя сомнѣнія, новыя разочарованія и неизбѣжныя пораженія.

мучительныя сомнънія, новыя разочарованія и неизбѣжныя пораженія.
Пораженія неизбѣжны, ибо судьба Россіи не зависить отъ политическихъ судебъ СССР, судьба молодыхъ силъ СССР не зависить отъ судьбы большевизма. Пусть каленымъ желѣзомъ будутъ уничтожены всѣ большевики — драконъ останется живъ въ душахъ его поколѣнія, въ душахъ Рево-

люціи, впитавшихъ соки преступленія ихъ окружающей атмосферы лжи и насилія. Современной молодежи въ СССР, ея комсомолу, а не младороссамъ принадлежитъ будущее Россіи, вѣрнѣе СССР. И ошибочно думать, что въ нихъ — въ комсомолѣ и въ красныхъ дьяволятахъ — продолжится именно Россія, какъ и раньше продолжалась русская культура въ каждомъ новомъ русскомъ поколѣніи. Сорокалѣтній Иванъ ничего не имѣетъ общаго съ тѣмъ Ваней, какимъ онъ былъ семи лѣтъ и рарыныхъ образомъ ничего не останется отъ Иваи равнымъ образомъ ничего не останется отъ Ива-на сорокалътняго, когда онъ будетъ девяносто-лътнимъ старцемъ. Однако все же во всю жизнь Иванъ останется самимъ собою — Иваномъ. Но вотъ Иванъ останется самимъ собою — Иваномъ. Но вотъ онъ умираетъ, душа отъ него отлетаетъ, а тѣло продолжаетъ деформироваться и по закону сохраненія вещества не исчезаетъ; однако если до смерти деформирующееся тѣло продолжало всетаки оставаться Иваномъ, то послѣ смерти еще не разложившійся трупъ уже не будетъ Иваномъ. Такъ и Россія теряетъ въ современныхъ поколѣніяхъ свою душу, а остающіяся этнографическія массы ея по закону сохраненія матеріи пойдутъ на образованіе новой культуры.

Въ Москвѣ, въ Ленинградѣ и во многихъ другихъ городахъ СССР монополія чистильщиковъ сапогъ на улицахъ закрѣпилась за такъ называемыми «айссорами» — потомками древнихъ ассирійцевъ и сохранившихъ, конечно, въ деформированномъ видѣ, корни своего древняго языка. Эти чистильщики сапогъ — айссоры, какъ и старьевщики татары, какъ и торгаши греки, всѣ они —

эти чистильщики сапогь — аиссоры, какъ и ста-рьевщики татары, какъ и торгаши греки, всѣ они — выродившіеся потомки великихъ культуръ, рас-терявшіе свое подлинное національное лицо отор-вавшіеся отъ религіозныхъ корней своихъ куль-туръ и поэтому измельчавшіе, застывшіе, окоче-нѣлые обрубки живой великой культуры. Такъ когда-нибудь, если не сбудется чудо и не

воскреснетъ распятая Россія, потомки современныхъ «красныхъ дьяволятъ» съ русскими фамиліями, съ исковерканнымъ русскимъ жаргономъ, съ остатками прежнихъ національныхъ чертъ, застывшими и окаменѣлыми, пріобщившіеся къ чуждой имъ по духу религіи въ свою очередь невѣдомо гдѣ будутъ чистить сапоги своимъ господамъ завоевателямъ и ничего кромѣ презрѣнія и никчемной, поздней и ненужной «свободы самоопредѣ ленія» отъ нихъ они не получатъ.

Только теченіе времени измѣнится въ соотвѣтствіи съ прогрессомъ техники, ибо техника преодолѣваетъ не только пространство, но и время. Тому, что раньше измѣнялось въ вѣкахъ, теперь достаточно десятилѣтій. Если айссо-

достаточно десятилътій. Если теперь ры, татары и греки растеряли свое національное лицо въ теченіе вѣковъ, то дѣтямъ современныхъ красныхъ дьяволятъ понадобятся для этого песятилътія.

Въ сущности эта «чистка сапогъ» уже началась. Достаточно побывать въ совътской странъ одинъ день, заглянуть въ любое совътское учрежденіе, въ совътскую квартиру, въ любое совътское общественное мъсто, чтобы безошибочно различить, кто уже сейчась господинь и кто, теряя свое національное лицо, работаеть на него...
Большевизмъ — явленіе далеко выходящее

Большевизмъ — явленіе далеко выходящее изъ рамокъ политики, равно какъ и экономики. Онъ является, какъ уже было показано, проводникомъ новой сильной культуры Антихриста, культуры не національной, а интернаціональной, то-есть сверхнаціональной, всечеловъческой. Существуетъ огромная онтологическая разница, обнаруживаемая и соціологически, между культурою національной и культурою всечеловъческой. Размъры статьи не позволяютъ остановиться на этомъ вопросъ, чтобы раскрыть онтологическій смыслъ объихъ культуръ. Одно несомнънно, что

культура всечеловъчества, какъ и культура національная проходить здъсь на землъ свой жизненный путь въ полосъ свъта и тьмы. Въ духовномъ планъ всечеловъческая культура есть эсхатологическая грань человъчества — преображенное человъчество — Царство Божіе, а въ потенціальномъ смыслъ — вселенская Церковь. Первичнымъ аггрегатомъ этого бытія, и вмъстъ съ тъмъ какъ бы прообразомъ его, является религіозная община, братство, апостольская коммуна, которая характеризуетъ физическій планъ человъчества, кристаллизацію религіозной стихіи и литургійное начало соборности, какъ космической формы общественной жизни. Развитіе этого аппарата въ психическомъ планъ даетъ Церковь, какъ соборное чественной жизни. Развитіе этого аппарата въ пси-хическомъ планѣ даетъ Церковь, какъ соборное че-ловѣчество. Это - теософія человѣчества, органи-ческая совокупность литургійнаго опыта, явлен-ная въ откровеніяхъ о космической реальности и формулированная въ онтологическихъ законахъ бытія — религіозныхъ догматахъ человѣчества. Такова жизнь человѣчества въ полосѣ свѣта. Зеркальнымъ отображеніемъ этой жизни на днѣ бездны или призрачнымъ существованіемъ чело-вѣчества въ полосѣ тьмы является слѣдующая

въчества въ полосъ тьмы является слъдующая пъстница внизъ: I) физическій планъ — классъ преимущественно избранный, какъ разорванное человъчество, сюда относится вся совокупность классовой категоріи общества, классовые человъческіе институты, это — кристаллизація стихіи борьбы, насилія и преступленія; 2) психическій планъ — міровой городъ или безбожное человъчество, соціалистическій идеалъ Zukunftstaat'a, Интернаціональ; 3) духовный планъ — Антихристь или царство князя міра сего, гибель и духовная смерть человъчества, «конецъ свъта», обратная сущность эсхатологіи человъческой исторіи.

Примънительно къ такому пониманію всечеловъческой культуры революція въ СССР пред-

ставляется въ лицѣ двойного процесса. Прежде всего революція и послѣдовавшая за нею реакція означаетъ погруженіе во тьму той русской культуры, на почвѣ которой по своему, по-русски, происходила борьба національныхъ силъ по выявленію различныхъ идей, лежащихъ въ основѣ культуры. Революція означаетъ мимолетную побѣду одной изъ этихъ идей, это трагическая хорея русскаго народа въ недоступное для его духовныхъ силъ царство свободы, а реакція, это паденіе вновь въ царство необходимости; разбуженныя стихійныя силы, вовлеченныя въ революцію, дѣлаютъ свое разрушительное дѣло, терзаютъ тѣло Россіи и влекутъ ее все ниже въ бездну, на днѣ которой отражается ея новый образъ въ видѣ растущей русской цивилизаціи. Процессъ этотъ до скуки повторяется въ исторіи, имъ переболѣла вся Европа на путяхъ перерожденія ея культуры въ цивилизапію.

Однако этимъ не исчерпывается значеніе и проявленіе революціи. Погруженіемъ во тьму культуры и тѣмъ, что культура эта оборачивается цивилизаціей, Россія не выходить изъ бытійственныхъ рамокъ національнаго организма. Ея цивилизація остается все же русской цивилизаціей, между тѣмъ большевизмъ несетъ въ себѣ появленіе и ростъ элементовъ нерусскихъ, чуждыхъ и антиподныхъ. Вотъ этотъ процессъ есть уже выходъ на лоно всего человѣческаго организма, пріобщеніе къ бытійственной сущности всечеловѣчества. Короче говоря, русская революція есть борьба Антихриста со вселенскою Церковью, есть магнитное поле, гдѣ сконцентрировались всѣ линіи силъ міровой цивилизаціи, мірового Города. Она представляетъ собою не только драму Россіи, но и драму всего человѣчества, его грядущую гибель. Идея вселенскаго спасенія, какъ равнодѣйствующая линій силъ развитія общества, нынѣ отобра-

жается равнодъйствующей темныхъ силъ, а классовая борьба, доведенная въ СССР до кипънія, напоминаетъ образъ того огненнаго Съраго Озера, откуда снизошелъ и явился Драконъ, то-есть родную стихію Антихриста. Въ то же время она являетъ образъ разорваннаго и раздробленнаго человъчества, а стихія нечеловъческихъ преступленій и чудовищныхъ насилій окончательно разоблачаетъ морду Звъря за маской трескучихъ и громкихъ фразъ о соціализмъ и братствъ народовъ.

Въ какихъ же конкретныхъ общественныхъ формахъ обнаруживается историческая проявленность Антихриста въ СССР и кто является носителемъ его духа и проводникомъ этой гибельной всечеловъческой культуры. На этотъ счетъ въ самой совътской Россіи можно найти отвътъ въ обширной подпольной рукописной литературъ, изобилующей монографіями на различныя темы по религіозной философіи и по философіи исторіи. Эти рукописи преимущественно проникнуты апокалиптическими настроеніями, иныя преисполнены великихъ сомнъній и религіознаго малодушія въ видъ безвърія, или же сіяютъ хиліастическими надеждами.

Если соціологическія монографіи считаютъ носителемъ новой культуры большевизмъ, то религіозно-философскія сочиненія доискиваются болье глубокаго и первичнаго онтологическаго смысла переживаемаго момента. И надо при этомъ сказать прямо и открыто, что наиболѣе видное мѣсто въ этомъ отношеніи имѣютъ идеи, такъ или иначе ассоціирующіе еврейское мессіанство. Можно опредѣленно констатировать, что Израиль нынѣ въ центрѣ вниманія, какъ никогда. Но къ чести авторовъ, трактующихъ эти проблемы, ихъ іудаизмъ не созвученъ антисемитизму, столь невѣроятно распространенному въ СССР. По отношенію къ

антисемитизму онъ является скорѣе антитезисомъ, ибо протестуетъ противъ расоваго антисемитизма и зоветъ къ идейной борьбѣ съ іудаизмомъ, наряду съ евангельскимъ отношеніемъ къ самимъ евреямъ, носителямъ этого іудаизма.

Нельзя не упомянуть одну изъ работъ, ставящихъ въ центръ вниманія Израиль. Изложенная въ страстномъ памфлетъ подъ названіемъ «Два въ страстномъ памфлетъ подъ названіемъ «Два крыла Антихриста» она получила довольно широкое распространеніе, такъ какъ рукопись, написанная въ Ленинградъ попадается въ различныхъ «изданіяхъ» не только въ Москвъ, но и въ Нижнемъ Новгородъ, на Украинъ, и на Кавказъ. Она содержитъ довольно грамотную соціологическую часть о САСШ и СССР и развиваетъ идею, что человъчество до сихъ поръ знаетъ лишь двъ всечеловъческихъ культуры: одну проявленную — еврейскую и другую, почти непроявленную въ общественныхъ формахъ и обнаруживающуюся лишь въ скую и другую, почти непроявленную въ оощественныхъ формахъ и обнаруживающуюся лишь въ теургическихъ формахъ литургійнаго дѣйства — христіанскую, что еврейство, являясь единственнымъ мессіанскимъ народомъ встрѣтило въ лицѣ Россіи соперника, осуществляющаго свое свѣтлое мессіанство и что между соперниками давно наврѣвало неизбѣжное столкновеніе, каковымъ и зрѣвало неизбѣжное столкновеніе, каковымъ и является русская революція. Далѣе толкуя и комментируя Зомбарта, авторъ памфлета обращаеть вниманіе, что въ проникновенной книгѣ мірового экономиста «Евреи и хозяйство» показано со свойственной Зомбарту объективностью и убѣдительностью, что капитализмъ есть порожденіе еврейскаго духа. Авторъ доказываетъ, что капитализмъ есть Израиль въ физическомъ планѣ. Его краснорѣчіе и бакунинское неистовство обрушивается главнымъ образомъ на К. Маркса, который, по мнѣнію автора, является скрытымъ апологетомъ капитализма и для борьбы съ христіанскимъ пухомъ свобопы, присущимъ либерализму и анардухомъ свободы, присущимъ либерализму и анархизму, К. Марксъ создалъ доктрину соціализма (коммунизма), который является дальнъйшимъ развитіемъ капитализма по пути закръпощенія личности въ пользу государства. Авторъ считаетъ, что такимъ государственнымъ капитализмомъ и явился современный «соціализмъ на практикъ» въ СССР, уже осуществившій полное рабство человъка и личности. Въ заключеніе авторъ приходитъ къ выводу, что большевизмъ является проводникомъ соціализма, этой новой эманаціи еврейскаго духа, а Карлъ Марксъ является апостоломъ новой религіи матеріалистическаго соціализма, долженствующаго замънить собою историческое христіанство, неспособное уже противостоять подлиннымъ христіанскимъ идеямъ свободы.

Произведеній на эту тему и въ этомъ родѣ въ различныхъ рукописныхъ спискахъ появляется въ СССР не мало. Нѣкоторые авторы, напримѣръ, подходятъ къ этой же проблемѣ, разооблачая еврейство въ духовномъ планѣ путемъ критики Библіи, оспаривая божественность еврейскаго Ісговы, низводя его на ступень темнаго духа и приписывая ему самозванство Сатаны.

Не входя въ существо затронутыхъ проблемъ, можно лишь констатировать вполнѣ достовърно, что матеріалистическій соціализмъ имѣетъ всѣ черты современной религіи, торжествующей и побъдоносно наступающей подъ предводительствомъ могучаго ордена ВКП (б). Эта религія имѣетъ свой культъ святыхъ и героевъ, она имѣетъ свою эпоху раннихъ мученическихъ апостоловъ — исторію революціоннаго движенія, — она имѣетъ свое каноническое священное писаніе — и непогрѣшимыхъ Маркса и Энгельса, а въ качествѣ новаго завѣта — Ленина, она имѣетъ свою мистическую основу въ философскомъ матеріализмѣ и свое схоластическое богословіе — въ новѣйшей діалекти-

кѣ матеріализма, свои раннія ереси (уклоны) и связанныя съ ними фанатическія репрессіи, она имѣеть свою инквизицію — ГПУ, она создаеть новый быть и новую мораль, проникаеть во всѣ поры жизни, облекается въ формахъ искусства, словомъ, какъ и всякая новая религія, создаетъ свою культуру и лѣпитъ новыхъ людей.

Дать оцѣнку или хотя бы только показать достиженія этой новой, молодой, побѣждающей культуры темнаго человѣчества въ двухъ словахъ невозможно. Для этого нуженъ самостоятельный очеркъ. Одно несомнѣню: прежняя русская культура, проникнутая, какъ никакая другая культура, подлиннымъ духомъ Спасителя и поэтому выходившая на арену всего человѣчества, надѣливъ русскій народъ атрибутами народа историческаго и мессіанскаго, — эта культура гибнетъ подъ напоромъ другой міровой культуры, уже завоевавшей почти весь міръ, культуры, освѣженной новыми религіозными откровеніями своихъ новыхъ пророковъ, явленной въ формахъ государственнаго капитализма, названнаго для соблазна малыхъ сихъ соціализмомъ. Вотъ въ этомъ гибель Россіи, въ этомъ ея трагедія и Голгофа!

Завершилась ли эта Голгофа? Жива ли Россія? Вопросъ этотъ, столь волнующій еще религіозную интеллигенцію тамъ еъ Россіи, не имѣетъ въ сущности большаго значенія, ибо мистически судьба Россіи предрѣшена и давно указана величайшимъ пророкомъ ея религіознаго сознанія Достоевскимъ, поставившимъ эпиграфомъ къ его геніальнымъ Карамазовымъ евангельскія слова о зернѣ, которому суждено погибнуть, прежде чѣмъ произойти. Кто вѣритъ въ Россію такъ же пламенно, какъ вѣрилъ въ нее Достоевскій, тотъ не падаетъ духомъ, тотъ счастливъ, что мессіанство русской культуры не закончилось, что напротнвъ переживается историческій моментъ выхода Рос-

сіи на міровую арену, моменть предсказанный также другимъ пророкомъ Вл. Соловьевымъ. Правда, міровая арена Россіи оказалась ея Голгофой, но въдь не даромъ Россія всегда была страною Воскресенія, не даромъ православный храмъ открывалъ свои материнскія объятія образомъ Воскресенія Христова, не даромъ въ сознаніи народномъ Свътлое Воскресеніе всегда было праздникомъ среди праздниковъ, праздникомъ ликованія народнаго, не даромъ даже въ стихіи быта вся Россія была пьяна Воскресеньемъ, искавшая выхода изътоски въ буйномъ веселіи плоти, не даромъ величайшій художникъ Россіи написалъ свой почаянный романъ, назвавъ его «Воскресеніемъ», — Россія воскреснетъ, воистину воскреснетъ, какъ воскресь ея Христосъ! Ибо Христосъ вонлотилъ свое Тъло во Вселенской Церкви, а вселенская Церковь есть міровая культура, есть соборное человъчество въ духовномъ планъ своего бытія, а соборное человъчество есть возрожденное христіанство, а возрожденное христіанство, а возрожденное христіанство есть воскресшая Россія.

...Воть я пріъхалъ сюда, покинувъ Россію,

...Вотъ я прівхаль сюда, покинувъ Россію, для того, можетъ быть, чтобы повъдать вамъ, друзья, свои грезы. И въ самомъ дълъ я ничего не выжу вокругъ, ибо я грежу Россіей... Я вижу Архангела Михаила съ мечомъ въ рукъ. Его дъвственный ликъ андрогина сіястъ восторженной радостью. Онъ спъшитъ на помощь Россіи, чтобы на нести смертельную рану Дракону. Я вижу все его свътлое воинство — замученныхъ исповъдниковъ въры Христовой, — вънцы ихъ сіяютъ въ небесахъ! Я вижу современный храмъ, умирающаго на Голгофъ Православія, — этотъ островъ Достовърности среди бушующаго океана лжи, среди яростной стихіи безвърія. Въ этомъ храмъ въ полутьмъ, освъщенной свъчами, стоитъ горсточка послъднихъ русскихъ людей, горяча и напряжен-

на ихъ молитва и я слышу сквозь шумъ и суету мірового Города, сквозь ревъ автомобилей и звонки трамваевъ, сквозь стуки и лязгъ желѣза пятилѣтки, сквозь крики о помощи, сквозь громкую ругань пьяныхъ, сквозь хулу комсомольскихъ частушекъ и самодовольные звуки Интернаціонала, сквозь проклятія, стоны и хрипы умирающихъ — святыя слова молитвы: Да пріидетъ Царствіе Твое, да будетъ Воля Твоя на земли, какъ и на Небѣ!..

Михаилъ Артемьевъ.

# ПСИХОАНАЛИЗЪ КАКЪ МІРОСОЗЕРЦАНІЕ

I.

Психоанализь Фрейда и его школы есть ближайшимъ образомъ медицинская теорія, своебразное построеніе въ области патологіи и терапіи душевныхъ болъзней.

Какъ бы модна ни была теперь эта теорія, какъ бы много ни толковали о ней профаны вкривь и вкось, то восторгаясь ею, какъ величайшимъ открытіемъ, то шокируясь ея цинизмомъ и отвергая ее по эстетическимъ и моральнымъ побужденіямъ — необходимо, вслъдъ за самимъ основателемъ этого ученія, твердо стоять на той точкъ зрънія, что медицинская теорія подлежить только суду спеціалистовъ, что, какъ всякая эмпирическая теорія, она можеть быть провърена только на основаніи соотв'єтствующаго спеціальнаго опы-— въ данномъ случаъ клиническаго. Всякія разсужденія, на основаніи здраваго смысла и эмоціональныя оцінки профановь здісь такъ же неумъстны и смъшны, какъ смъшно отрицание Толстымъ бактеріологіи или порицаніе, высказанное, какъ говорять, герцогомъ Веймарскимъ нисту Геккелю за то, что по ученію Дарвина онъ, герцогъ, оказывался потомкомъ обезьяны. Въ частности, нелъпо упрекать психоанализъ въ цинизмъ и неблагопристойности за то, что онъ,

въ порядкъ изученія нервныхъ бользней, вскрываетъ преобладающую, досель недостаточно оцъненную, роль сексуальности въ душевной жизни и занятъ тщательнымъ анализомъ этой сферы. и занять тщательнымь анализомь этой сферы. Фрейдь совершенно справедливо указываеть, въ отвъть на подобныя «возраженія», что всякій врачь въ силу своей профессіи вынуждень заниматься вещами, которыя считаются «грязными»; онъ приводить мудрое и простое изреченіе своего учителя Шарко, который въ отвъть на указаніе, что причины нервныхь заболъваніяй бывають часто «постыдными», имъль обыкновеніе говорить: «ça n'empeche pas d'exister»; «постыдность» такихъ явленій не мъщаеть имъ быть реальностью. Научныя теоріи вообще не могуть быть «благородными» и «низменными», симпатичными и отталкивающими. «низменными», симпатичными и отталкивающими, благонадежными и неблагонадежными — онъ могуть быть только върными и невърными. Сужденіе же о върности психоаналитической теоріи остается, какъ указано, дъломъ спеціалистовъ, итогомъ длительной и тщательной клинической-опытной провърки. Профанъ, поскольку онъ непредубъжденно вдумается въ разсужденія Фрейда и въ приводимые имъ клиническіе случаи, долженъ ограничиться здъсь общимъ, наиболъе правдоподобнымъ впечатлѣніемъ, что Фрейду, повидимому, удалось сдѣлать въ области психопатологіи весьма существенныя и терапевтически плодотворныя открытія.

Но психоанализь давно уже пересталь быть чисто медицинской теоріей. Прежде всего, онъ претендуеть на значеніе общепсихологической теоріи; онъ утверждаеть, что ему удалось раскрыть неизв'єстный до него основополагательный механизмъ душевной жизни челов'єка. Зат'ємъ, онъ распространяеть свои выводы на область духовной жизни — на явленія эстетическія, этическія, религіозныя, на соціальную жизнь. Кром'є того,

психоанализъ восходитъ отъ спеціально-медицинской эмпиріи до высшихъ философскихъ обобщеній. Правда, самъ Фрейдъ протестуетъ противъ того, чтобы его ученіе воспринималось, какъ философское міросозерцаніе; однако, цѣлый рядъ философское міросозерцаніе; однако, цълый рядъ идей, высказываемыхъ имъ самимъ, несогласны съ этимъ протестомъ. Значительность научной личности Фрейда опредъляется именно тъмъ, что онъ сочетаеть въ себъ талантъ эмпирическаго изслъдователя съ смълымъ полетомъ философско- конструктивнаго воображенія. И если онъ самъ сближаетъ свою теорію съ соотвътствующими ученіями Платона и Шопенгауера, или если онъ проводитъ параллель между своимъ ученіемъ и коперниковской теоріей и дарвинизмомъ, то невозможно повърить ему, будто психоанализъ не есть міросозерцаніе. Но и независимо отъ открыто формулированныхъ философскихъ тезисовъ психоанализа, онъ, какъ всякое широкое эмпирическое обобщеніе, опирается на рядъ невысказанныхъ, молчаливо предполагаемыхъ философскихъ, предпосылокъ. То и другое, вмъстъ взятое, даетъ намъ право на чисто философскую оцънку психоанализа, на провърку его философскихъ выводовъ и предпосылокъ — провърку, которая ни въ малъйшей мъръ не затрагиваетъ и не предръщаетъ вопроса о достоинствъ и значеніи психоанализа, какъ эмпирической медицинской теоріи, и можетъ какъ эмпирической медицинской теоріи, и можетъ быть проведена совершенно независимо отъ оцѣнки послъдней.

психопатологическое и терапевтическое ученіе психоанализа общеизвъстно. Мы сжато резюмируемъ его здъсь, въ качествъ исходнаго пункта для философской оріентировки. При изслъдованіи душевно-нервныхъ заболъваній — главнымъ образомъ, истеріи и навязчивыхъ состояній (Zwangsneurosen)) Фрейдъ пришелъ къ убъжденію, что нелъпыя на первый взглядъ представленія и дъй-

ствія больныхъ имѣютъ скрытый отъ самихъ па-ціентовъ разумный смыслъ. Они выражаютъ нѣ-котерыя защитныя мѣропріятія, съ помощью ко-торыхъ душевный организмъ приспособляется къ давленію на него скрытыхъ, подавленныхъ «цен-зурой» сознанія и потому безсознательныхъ вле-ченій. Существо этихъ влеченій Фрейдъ усматри-ваетъ въ остаткахъ половой жизни ранняго дѣт-ства —въ обыкновенно незамѣчаемой своеобраз-ной инфантильной сексуальности, которая остается ной инфантильной сексуальности, которая остается неудовлетворенной и которой ребенокъ стыдится неудовлетворенной и которой ребенокъ стыдится или послъдствій которой боится подъ вліяніемъ угрозъ родителей и воспитателей. Эти подавленныя и скрытыя отъ сознанія влеченія отчасти въ процессъ утонченія («сублимированія») находять себъ удовлетвореніе въ рядъ символически — замъщающихъ представленій и дъйствій невротиковъ; и съ другой стороны, давленіе этихъ неудовлетворенныхъ и загнанныхъ въ глубъ души желаній, нарушаетъ нормальный механизмъ душевной жизни и тъмъ велетъ къ нервно-пушевнымъ забольванарушаетъ нормальный механизмъ душевной жизни и тѣмъ ведетъ къ нервно-душевнымъ заболѣваніямъ. На основѣ этой теоріи строится соотвѣтствующая терапія психоневрозовъ. Поскольку удается, путемъ разспросовъ больного, изслѣдованія его сновъ и непроизвольныхъ ассоціацій, вскрыть безсознательные элементы его душевной жизни, и заставить больного самому ихъ осознать, освѣтить лучемъ трезваго «дневного» сознанія, болѣзыветворная сила этихъ элементовъ прекращается нетворная сила этихъ элементовъ прекращается и достигается выздоровленіе.

Выводы, сдъланныя изъ такихъ клиническихъ опытовъ психо-патологическихъ состояній, бросають свътъ на душевную жизнь и нормальнаго человъка. Въ нашихъ снахъ, въ промахахъ нашей памяти или нашего поведенія и пр., въ мечтахъ, которыя суть наши «дневные сны» и которыя потомъ оформляются въ поэтическомъ и миоологическомъ воображеніи, мы находимъ обнаруже-

ніе тѣхъ же безсознательныхъ элементовъ, которыя сводятся въ основѣ своей къ явленіямъ инфантильной сексуальности, подавленнымъ, но не истребленнымъ цензурой сознанія. На основѣ наблюденій и догадокъ такого рода психоанализъ постепенно восходитъ къ своей общей философской конструкціи о природѣ душевной и духовной жизни, — конструкціи, которая одна только насъ здѣсь интересуетъ.

#### II.

Однимъ изъ основныхъ, характерныхъ положеній психоанализа является утвержденіе о наличіи и основополагающемъ значеніи безсознательнаго въ душевной жизни человъка. Именно это свое утвержденіе Фрейдъ сравниваетъ, по его философскому значенію, съ открытіемъ Коперника и Дарвина; и ему кажется, что протестъ общественнаго мнѣнія, сь которымъ приходится бороться психоанализу, объяснимъ изъ тѣхъ же основаній, которыя обусловили протестъ современниковъ противъ коперниканства и дарвинизма. Во всъхъ трехъ ученіяхъ содержатся, по мнѣнію Фрейда, открытія, посягающія на гордыню человъческаго самосознанія: Коперникъ отнялъ у человѣка вѣру въ центральное положение земного шара слѣдовательно, населяющаго его человѣчества во вселенной; Дарвинъ лишилъ человѣка вѣры въ особое мъсто его въ составъ біологическаго міра, открывъ его происхожденіе изъ низшихъ зоологическихъ видовъ; и теперь Фрейдъ отнимаетъ отъ человъка въру въ его достоинство, какъ сознательнаго, разумнаго существа, показывая огромное, опредъляющее его жизнь значение безсознательныхъ по своему характеру и инфантильныхъ младенческихъ по своему содержанію душевныхъ движеній.

Надо сказать, что въ этомъ отношеніи, т. е. въ качествъ ученія о наличіи и существенной роли безсознательныхъ элементовъ душевной жизли оезсознательныхъ элементовъ душевной жизни, психоанализъ не заслуживаетъ, какъ говорятъ французы, пі tant d'estime, пі tant d'indignation и Фрейдъ совершенно неправильно приписываетъ своему ученію значеніе полной новизны, и радикальнаго переворота въ человѣческомъ міросозерцаніи. Онъ самъ упоминаетъ, что безсознательныя представленія были въ психопатологіи открыты уже въ 80-хъ годахъ 19 вѣка нансійской школой изслѣдовавшей гипнотическія состоянія (Бернгеймъ и Тіебо). Бисстацій смализт нанслиской школой изслъдовавшей гипнотическия состоянія (Бернгеймъ и Тіебо). Блестящій анализъ «психическаго автоматизма» представилъ до Фрейда французскій же психопатологъ Пьеръ Жанэ. Въ философскомъ ученій о безсознательномъ нужно было бы вспомнить еще цълый рядъ другихъ именъ. «Безсознательное» играетъ большую роль въ психологіи — въ частности, въ психологіи религій — американскаго психолога Джемса. Въ 70-хъ годахъ 19-го въка имъла шумный успъхъ (не встрътивъ никакого особаго протеста общественнаго мнънія) «Философія безсознательнаго» Эдуарда Гартмана. Гартманъ, въ свою очередь, заимда Гартмана. Гартманъ, въ свою очередь, заимствовалъ основную идею своего міровоззрѣнія у Шопенгауера, именно изъ его ученія о «сильной волѣ къ жизни», и психоанализъ съ этой стороны, какъ признаетъ самъ Фрейдъ, можетъ быть сближенъ съ пессимизмомъ Шопенгауера. Наконецъ — имѣются многія другія имена — нужно вспомнить, что ученіе о безсознательномъ было развито еще Лейбницемъ, который дѣйствительно впервые его открылъ въ лицѣ т. наз. petites perceptions незамѣтныхъ для раціональнаго сознанія представленіяхъ ніяхъ.

Но какъ бы то ни было, ученіе о безсознательномъ и его значеніи въ душевной жизни есть характерный и существенный моментъ міросозерцанія

психоанализа. Оно сливается въ послъднемъ (такъ же, какъ у его родоначальниковъ Шопенгауера и Гартмана), съ другимъ существеннымъ психоло-гическимъ мотивомъ — съ волюнтаризмомъ, съ ученіемъ, что не мысль, не раціональная сторона сознанія, а именно ирраціональная, слѣпая сти-хія волевыхъ влеченій образуетъ существо душев-ной жизни. Именно потому, что честь этого «открытія» вовсе не принадлежить психоанализу, что это ученіе имъеть уже давнія традиціи, психоанализь въ этомъ отношеніи входить въ составъ моанализъ въ этомъ отношени входить въ составъ мо-гущественнаго философскаго теченія, направлен-наго на преодолѣніе раціонализма и интеллек-туализма — теченія, которое въ сущности харак-теризуетъ всю мысль 19-го вѣка, въ ея отличіи отъ міросозерцанія XVIII вѣка. Зачатокъ этого воз-зрѣнія можно усмотрѣть уже у Гердера и въ ро-мантикѣ началъ 19-го вѣка; постепенно наростая и созръвая, оно понемногу захватываетъ рядъ областей научнаго сознанія. Представленіе, что человъть есть «разумное» существо, что опредъляющимъ началомъ его жизни служитъ «разумъ», раціональная, логически обоснованная и ясная мысль, постепенно смѣняется — во всѣхъ областяхъ знанія о челов'єк'є въ политическихъ и соціальныхъ ученіяхъ, въ исторіи права, въ этикъ, въ язы-кознаніи и пр. — усмотръніемъ темной, подзем-ной, стихійной основы человъческой жизни, которая неподвластна разуму и раціональной волъ человъка. Не подлежить сомнънію, что психоанализъ въ этомъ отношеніи есть лишь «послъднее слово» широкаго и вліятельнаго культурно-философскаго теченія, которое, по сравненію съ наивнымъ раціонализмомъ 18-го въка, существенно обогатило и углубило наше понимание природы человъка.

Въ этомъ обстоятельствъ — въ томъ, что психоанализъ въ центральномъ моментъ его міросозерцанія совсёмъ не есть «новинка», модное ученіе нашихъ дней, а входить въ составъ одной изъ основополагающихъ тенденцій исторіи 19-го и 20-го вѣка — лежить указаніе на его достоинство и положительное значеніе. Но отсюда можно усмотрѣть и его односторонность. Ирраціонализмъ и волюнтаризмъ, вскрывъ наличіе и значеніе незамѣченной прежде стихійной, подземной, безсознательной основы человѣческой жизни, естественно склопны, какъ всѣ умственныя теченія, опредѣленныя жизнеошущеніемъ данной эпохи, преувеличивать значеніе открытой имъ реальности и забывать, что ею отнюдь не исчерпывается вся полнота реальности. Кумиръ прежней эпохи — начало разума и разумной воли — будучи развѣнчанъ и свергнутъ съ престола, не перестаетъ все же быть реальностью; ирраціонализмъ вообще въ этомъ отношеніи часто склоненъ перегибать палку вь обратную сторону. Съ особенной остротой это ощущается именно въ психоанализѣ, какъ предѣльномъ выраженіи этой тенденціи. Когда вдумываешься въ это ученіе, то становится сомнительнымъ, имѣетъ ли вообще сознаніе, идея и опредѣленые ими идеальные (или «духовные») мотивы какое либо значеніе въ человѣческой жизни. Правда, непосредственно психоанализъ какъ будто исходитъ изъ представленія, что душевная жизнь складывается именно изъ борьбы и, слѣдовательно, вааимодѣйствія между «сознаніемъ», «идеями» и стихійными влеченіями; болѣе того, погруженіе влеченій въ темныя глубины безсознательности есть, согласно психоанализу, именно итогъ давленія на нихъ, т. е. дѣйствія сознательныхъ представленій, общественнаго мнѣнія, и т. п. Но чѣмъ дальше идетъ научная разработка психоанализа, чѣмъ болѣе детально онъ описываетъ механизмъ душевной жизни, тѣмъ болѣе вскрываются иррадушевной жизни, тъмъ болъе вскрываются ирра-

ціональные, «слѣпые» стихійные корни самихъ этихъ сознательныхъ факторовъ: такъ, совѣсть, моральное чувство оказывается производнымъ выраженіемъ страха, страхъ въ свою очередь обнаруживаетъ свое послѣднее существо въ инфантильваеть свое послѣднее существо въ инфантильномъ «кастраціонномъ комплексъ» или вообще оказывается производимымъ послѣдствіемъ задержаннаго сексуальнаго влеченья (libido). Вообще говоря, по признанію самого Фрейда, ученіе, по которому «я», центральная организующая и направляющая инстанція душевной жизни, фактически есть рабъ и плѣнникъ безлично-стихійной сферы (того, что психоанализъ называетъ «Еѕ» — «оно»), стало нѣкимъ незыблемымъ догматомъ психоаналитическаго міровозърѣнія. И хотя самъ Фрейдъ (въ своемъ послѣднемъ произведеніи «Нетшиву» Symptom und Angst 1926) протестуетъ противътакой «догматизаціи» психоанализа, но и вносимыя имъ теперь поправки и усложненія не измѣняютъ такой «догматизаціи» психоанализа, но и вносимыя имъ теперь поправки и усложненія не измѣняютъ существеннаго соотношенія этихъ двухъ началъ. Стихійное, темное, безличное въ человѣческой жизни является въ психоанализѣ нѣкой самодержавной или во всякомъ случаѣ наиболѣе могущественной силой; противостоящая ему и съ нимъ борющаяся инстанція «я» въ послѣднемъ счетѣ черпаетъ свою дѣйственную силу изъ того же стихійнаго начала. Для человѣческой личности, какъ первичной самодовлѣющей инстанціи, обладающей своей автономной значительностью, не остается мѣста автономной значительностью, не остается мъста въ системъ психоаналитическаго міровоззрѣнія. Болѣе отчетливо это соотношеніе выступить передъ нами, если мы обратимся къ разсмотрѣнію самаго характернаго мотива психоанализа — его ученія о смыслѣ и значеніи сексуальнанго начала.

### III.

Противники психоанализа, указывая на огромное расширеніе въ немъ понятія сексуально-

сти и на исключительно большое значеніе, приписываемое имъ этому началу, называютъ психоанализъ «пансексуализмомъ». Фрейдъ рѣшительно протестуетъ противъ этого обозначенія, ссылаясь на (уназанный нами выше) дуализмъ своего ученія, въ силу котораго механизмъ душевной жизни опредѣленъ именно борьбой двухъ волевыхъ устремленій — сексуальныхъ влеченій и влеченій эгоистическихъ («Ісhtriebe»). Оставимъ пока ни эгоистическихъ («тепетеве»). Оставимъ пока внѣ разсмотрѣнія этотъ вопросъ (мы увидимъ тотчасъ же ниже, что дѣло обстоитъ у Фрейда не такъ просто, какъ это выражено въ этой формулировкѣ). Безспорнымъ остается во всякомъ случаѣ чрезвычайное расширеніе понятія сексуальности и доминирующее значеніе этого момента въ психоанализъ. Въ этомъ расширеніи несомнънно есть своя правда; въ немъ заключено подлинное открытіе психоанализа. На непредвзятаго читателя производить уб'єждающее впечатл'єніе, напр. основной тезисъ психоанализа о наличіи особой недифференцированной сексуальной жизни въ мланедифференцированной сексуальной жизни въ мла-денчествъ; съ этимъ открытіемъ несомнънно при дется считаться педагогамъ. Существенно указа-ніе на наличіе видоизмъненій, «сублимированной» сексуальности во многихъ сферахъ душевной жиз ни, въ поэтическомъ воображеніи, въ религіоз-номъ переживаніи, въ соціальной жизни, равно какъ обнаружение широкой распространенности и у нормальныхъ людей зачатковъ того, что обычно зовется «половыми извращеніями» (аутоэроно зовется «половыми извращеннями» (аутоэротизмъ, гомосексуализмъ, садизмъ и т. п.) Однако, это расширеніе несетъ въ себѣ теоретическую опасность дѣйствительнаго приближенія къ «пансексуализму». Прежде всего, благодаря ему, понятіе сексуальности становится неопредѣленно-широкимъ. Въ психоаналитической литературѣ, насколько мнѣ извѣстно, нельзя найти точнаго опредѣленія этого понятія и, слѣдовательно, его отграниченія отъ

другихъ понятій; «сексуальность» едва ли не сов-падаеть въ немъ съ душевными процессами, опре-дъленными влеченіемъ нъ наслажденію вообще дѣленными влеченіемъ нъ наслажденію вообще (Lustprinzip). Въ такомъ случаѣ остается непонятнымъ почему только въ младенческомъ возрастѣ влеченіе къ питанію (сосанію) причисляется къ сексуальной жизни; съ такимъ же правомъ къ ней могло бы быть причислено и гастрономическое вожделѣніе взрослыхъ. Болѣе существенна въ философскомъ смыслѣ та возможность злоупотребленія, которая дана въ центральномъ понятіи «сублимаціи» («утонченія») сексуальнаго мотива. Такъ, искусство оказывается производнымъ отъ мечтаній или «дневныхъ сновъ», послѣдніе же, какъ и ночныя сновидѣнія, въ основѣ своей суть выраженія сексуальныхъ импульсовът ресуть выраженія сексуальныхъ импульсовъ; религія есть сублимація основного сексуальнаго мотива, скрытаго въ «отношеніи къ отцу» (т. наз. эдиповъ комплексъ); совъсть, нравственное начало, имъетъ свой корень, какъ уже сказано, въ «кастраціонномъ комплексъ»; соціальная связь межтичность в продукти продукти продукти продукти. ду людьми, по ученію Фрейда («Massenpsychologie und Ichanalyse») производна отъ отношенія къ «вождю», которое въ основъ своей есть «влюкъ «вождю», которое въ основъ своей есть «влюбленность» въ вождя, т. е. сексуальное отношеніе; другая версія сближаетъ всякую симпатію и солидарность между людьми съ сексуальнымъ мотивомъ; семейная связь, отношенія между родителями и дѣтьми, уже цѣликомъ сводится къ сексуальности, причемъ «нѣжность» считается лишь составной частью сексуальности, наряду съ «чувственностью». И даже такія области, какъ хозяйственная техника или языкъ, имѣютъ сексуальный корень. Мы видимъ, что «пансексуализмъ» если и не есть вполнѣ точное опредѣленіе существа психоаналитическаго міровозэрѣнія, то во всякомъ случаѣ правильно отмѣчаетъ его основную тенпеннію. денцію.

Для этой тенденціи весьма характерно, что строгое различение между сексуальными и эгоистическими влеченіями, существенное для первоначальной редакціи психоанализа, постепенно на-чинаетъ въ немъ стушевываться (позднѣе Фрейдъ далъ новое обоснованіе «дуализма» своего ученія, о чемъ ниже). Соединительнымъ звеномъ между ними служить открытое психоанализомъ понятіе «нарцисма», самовлюбленности. Само по себъ это открытіе опять таки весьма плодотворно и въ психопатологіи (Фрейдъ въ немъ нашелъ объясненіе «маніи величія»), и въ общей психологіи. Но, съ другой стороны, благодаря ему, грань между сексуальнымъ и несексуальнымъ, какъ указано, грозитъ быть совершенно стерта. Существенные для «эгоизма» моменты самолюбія, самодовольства, чувства мести и т. п. сводятся теперь къ дъйствію нарцистической сексуальности. Кромъ того, по дальнъйшей концепціи психоанализа, само единство многоклъточнаго организма, предполагаемое инстинктомъ самосохраненія, держится на взаимномъ притяженіи между клѣточками, которое само есть въ свою очередь обнаруженіе сексуальныхъ влеченій самихъ клѣтокъ. Такъ, само человъческое «я», единство организма и, слъ-довательно, его душевной жизни, цъликомъ опи-рается на сексуальность и пронизано ею. Эгои-стическія влеченія («Ichtriebe») — хотя это прямо и не доказывается до конца психоаналитиками въ основъ своей есть лишь другая форма сексуальности. Если Шиллеръ когда то сказалъ, что пока философы не выдумаютъ лучшаго устройства міра, міръ держится дъйствіемъ двухъ силъ — голода и любви — то изъ этихъ двухъ началъ преобладающее и едва ли не универсальное значеніе психоанализъ приписываетъ любви (въ сексуальномъ смыслѣ).

Это наводить насъ на любопытную параллель

между психоанализомъ и марксизмомъ (экономическимъ матеріализмомъ). Экономическій матеріализмъ имѣетъ свою психологическую основу въ утвержденіи, что центральнымъ и глубочайшимъ двигателемъ человѣческой жизни является «голодъ или — шире говоря — корысть, влеченіе къ матеріальнымъ благамъ; все остальное въ человъческой жизни — политика, право, искусство, наука, религія — есть лишь «надстройка» надъ этимъ «фундаментомъ»; выражаясь въ терминахъ психоанализа, всѣ идеальные, нематеріальные, на своей поверхности «безкорыстные» мотивы суть лишь «сублимація» человъческой корысти (причемъ экономическій матеріализмъ также предполагаеть, что скрытое здѣсь лицемѣріе по большей части остается неосознаннымъ, «безсознательнымъ»). По аналогіи съ экономическимъ матеріализмомъ психоанализъ можно назвать «сексуальнымъ матеріализ-момъ» (смыслъ понятія «матеріализма» въ примѣ-ненія къ психоанализу мы постараемся точнѣе уяснить позднѣе). Въ стремленіи открыть темную, стихійную, подземную низменную основу человіческой жизни психоанализъ дълаеть еще одинъ шагь дальше по пути, проложенному марксизмомь, открываеть еще болѣе глубокій и темный слой человѣческой душевной жизни. По сравненію съ сексуальностью, корысть есть все же еще слишкомь сознательное, раціональное, какъ бы все же «человѣческое» начало; подлинно стихійно-безличностью водинальное ная, темная, животная подоплека человъческаго бытія, его глубочайшій космическій и потому подлинно реальный корень скрыть только въ «древнемъ хаосѣ» сексуальныхъ влеченій. Въ упомянутомъ выше рядѣ своихъ предшественниковъ по уничтоженію гордыни, по развѣнчанію человѣка, Фрейдъ забылъ упомянуть Маркса: путь отъ Дарвина къ Фрейду идетъ черезъ Маркса (чѣмъ мы, конечно, отнюдь не хотимъ утверждать какую нибудь субъективно-генетическую связь между Марксомъ и Фрейдомъ, и отмѣчаемъ лишь систематическое сродство ихъ идей). Психоанализъ есть дѣйствительно послѣднее, самое крайнее и радикальное выраженіе *ирраціонализма*, тенденція къ развѣнчанію человѣка, къ сведенію высшаго къ низшему, къ утвержденію всемогущества темной, исконно-хаотической, низменной первоосновы человѣческой жизни.

Такое пониманіе существа и смысла психоаналити ческаго міросозерцанія наталкивается, однако, на рѣшительное возраженіе самого Фрейда. Фрейдъ считаетъ представленіе о сексуальной жизни, какъ о чемъ то «низшемъ» и «низменномъ», предразсудкомъ, выросшимъ изъ того противодѣйствія и обузданія, которое мотивы культурнаго и соціальнаго порядка должны налагать на сексуальныя влеченія. Сама по себѣ сексуальная жизнь ничуть не низменна и непостыдна; напротивъ, это есть великая творческая космическая сила. Фрейдъ сближаетъ свое расширеніе понятія сексуальности съ платоновскимъ ученіемъ объ эросѣ (которое въ понятіи эроса также объемлеть всю душевно-духовную жизнь человѣка, отъ животности вплоть до высшихъ эстетическихъ, философскихъ и религіозныхъ устремленій). Психоанализъ имѣетъ, такимъ образомъ, за себя, повидимому, авторитетъ самого «божественнаго» Платона — главнаго вдохновителя всего религіозно-философскаго міросозерцанія европейскаго человѣчества.

имъетъ, такимъ образомъ, за себя, повидимому, авторитетъ самого «божественнаго» Платона — главнаго вдохновителя всего религіозно-философскаго міросозерцанія европейскаго человъчества. Это сближеніе между психоанализомъ и платонизмомъ, высказанное Фрейдомъ и обстоятельно доказываемое нъкоторыми его учениками, основано, однако, на величайшемъ недоразумъніи; вскрытіе послъдняго поможетъ намъ понять подлинное философское существо психоанализа. Между ученіями Платона и Фрейда (toutes proportions gardées) есть дъйствительно одна общая точ-

на: это — присущее имъ обоимъ отождествленіе эроса (или сексуальности) съ дъйственной первоосновой человъческаго духа. Но отождествленіе это совершается въ двухъ не только разныхъ но прямо противоположныхъ формахъ. Эросъ Платона есть въ основъ своей религіозное, духовное начало — устремленность человъческой души къ Богу, къ абсолютной Красотъ и абсолютному Добру; въ нисшей, животной сексуальности, въ «Афродитъ простонародной» Платонъ усматриваетъ лишь первую ступень, лишь грубый, несовершенный, искаженный зачатокъ духовнаго стремленія къ Богу, который и образуетъ первооснову человъческой души. Напротивъ, у Фрейда существо душевной жизни адэкватно выражено именно въ этой стихійной животной сексуальности тогда какъ эстетическая, моральная, религіозная жизнь есть лишь производная и искаженная («сублимированная») форма этого первичнаго начала. Другими словами, сближеніе «нисшаго» съ «высшимъ» въ эротической философіи Платона осуществляется путемъ выведенія нисшаго, какъ грубаго и неадэкватнаго состоянія, изъ высшаго, какъ подлиннаго существа человъка, въ психоанализъ же Фрейда, наго состоянія, изъ высшаго, какъ подлиннаго существа человѣка, въ психоанализѣ же Фрейда, напротивъ, путемъ выведенія высшаго какъ поверхностно-призрачнаго и искаженнаго состоянія изъ нисшаго какъ подлинной основы и адэкватнаго выраженія существа человѣка. Для Платона половое вожделѣніе есть результатъ огрубтьнія, вульгаризаціи религіознаго влеченія, для Фрейда — религіозное и всѣ высшія влеченія суть результатъ утонченія (сублимаціи) полового вожделѣнія (Libido). Фрейдъ — эволюціонистъ; подобно Дарвину онъ вѣритъ, что высшее берется изъ нисшаго и есть, въ сущности своей, не что иное какъ усложненное нисшее; Платонъ — идеалистъ, для него высшее есть самостоятельная и даже единственно подлинная реальность, и нисшее есть лишь ственно подлинная реальность, и нисшее есть лишь

умаленное и искаженное высшее. Для Фрейда всѣ, въ томъ числѣ и высшія, духовныя устремленія человѣка имѣютъ свою основу въ томленіи тъла, въ тѣлесныхъ влеченіяхъ, для Платона — тѣлесное влеченіе само есть дѣйствіе въ нисшей стихійной сферѣ *тоски* человѣческаго *духа* по божественному. Эта специфическая односторонность психоанализа, его тенденція считать нисшее, темное, стихійно-хаотическое единственной подлинной реальностью, была отмъчена уже нъкоторыми изъ послъдователей Фрейда, пытающимися преобразовать психоанализъ въ своебразную философію мистики (о чемъ подробнѣе ниже). Одинъ изъфилософски наиболѣе образованныхъ психоанафилософски наиболѣе образованныхъ психоаналитиковъ Silberer (въ своей книгѣ «Probleme der Mystik und Ihrer Symbolik») проницательно указываетъ, что одинъ и тотъ же матеріалъ символовъ или образовъ (въ сновидѣніяхъ, фантазіяхъ, мифахъ, сказакахъ) можетъ быть истолкованъ психоаналитически, какъ выраженіе «титаническихъ», темныхъ стихійныхъ влеченій, но одновременно можетъ быть истолкованъ и «аналогически», т.е. въ направленіи вверхъ, какъ показатель зачатка высшихъ религіозно-мистическихъ стремленій человѣческаго духа. Но такое преобразованіе уже существенно измѣняетъ самый духъ психоанализа, и вполнѣ естественно что самъФрейдъ и его ортопоксальные ученики относятся къ нему и его ортодоксальные ученики относятся къ нему ръзко отрицательно.

## 1V.

Существенное философское углубленіе своихъ воззрѣній Фрейдъ даеть въ одной изъ позднѣйшихъ своихъ работъ, въ философски необычайно интересной книгѣ: «За предѣлами принципа наслажденія») (Jenseits des Lustprinzips»). Стремленіе къ наслажденію принималось въ первоначальной

концепціи психоанализа за универсальную основу всѣхъ душевныхъ процессовъ. Рядъ наблюденій надъ явленіями душевной жизни, напр., надъ явленіями сохраненія и повторенія тягостныхъ, мучительныхъ состояній, приводитъ Фрейда къ необходимости внести въ эту концепцію существенную поправку. Основная тенденція душевной жизни заключается не въ стремленіи къ наслажденію или вообще къ будущему, бол'ве совершенному и лучшему состоянію, а въ сильномъ консерватизм'в, въ сохраненіи прошлаго и номъ консерватизмѣ, въ сохраненіи прошлаго и въ влеченіи вернуться къ прошлому, нисшему состоянію. Всѣ успѣхи органическаго развитія, все совершенствованіе органическаго міра, Фрейдъ (въ полномъ согласіи съ основной идеей дарвинизма) относитъ къ дѣйствію случайныхъ внѣшнихъ факторовъ. «Консервативныя органическія влеченія воспринимаютъ каждое такое извнѣ навязанное имъ измѣненіе, сохраняютъ и повторяютъ его и тѣмъ производятъ обманчивое впечатлѣніе силъ, стремящихся къ измѣненію и прогрессу, тогда какъ на самомъ дѣлѣ они стремятся достигнуть лишь старой цѣли на старыхъ и новыхъ путяхъ». Какова же эта конечная цѣль органическихъ стремленій. Въ випу консервативнаго характера этихъ ній. Въ виду консервативнаго характера этихъ стремленій, нельзя думать, что это есть нѣкое новое, еще небывалое состояніе; напротивъ, эта цѣль должна лежать въ прошломъ, въ исходной точкъ органической эволюціи. Эта исходная точка есть органической эволюции. Эта исходная точка есть то самое состояніе, которымъ по внутреннимъ причинамъ завершается всякая жизнь — именно смерть; все живое возникло изъ неживого, неорганическаго, и стремится вернуться въ это состояніе. «Итоль всякой жизни есть смерть». Въ этой формулъ Фрейда дано самое радикальное выраженіе для утверждаемаго имъ консервативнаго (точнъ говоря: «регрессивнаго» или реакціоннаго) характера органическихъ влеченій. Если психоанализъ

съ самаго начала утверждалъ, что душевная жизнь характеризуется влеченіемъ къ прошлому, къ младенчеству, и еще далѣе — къ утробному, «пред-мірному» состоянію (такъ, сонъ есть именно чамірному» состоянію (такъ, сонъ есть именно частичное воспроизведеніе утробнаго состоянія — на третью часть нашей жизни,какъ говоритъ Фрейдъ мы уходимъ изъ міра въ предмірное состояніе; точно такъ же, по ученію нѣкоторыхъ психоаналитиковъ, корень всѣхъ человѣческихъ страховъ лежитъ въ «испугѣ рожденія», Geburtsraume), то теперь Фрейдъ дѣлаетъ еще шагъ далѣе. Первичная, исконная жажда человѣческой души, какъ и всего живого, есть желаніе умереть, не быть. Только въ силу слѣпоты, не раціональности, стихійности этого влеченія мы избѣгаемь внѣшнихъ поволовъ къ смерти и имѣемъ вилъ существъ рушествъ рушествъ къ смерти и имѣемъ вилъ существъ рушествъ поводовъ къ смерти и имѣемъ видъ существъ, ру-ководимыхъ инстинктомъ самосохраненія. Всѣ вле-ченія къ самосохраненію и къ могуществу суть только частичныя влеченія, обходные пути къ обезпеченію собственнаго, внутренняго пути къ смер ти. Такимъ образомъ, эгоизмъ. «влеченія я» (Ichtriebe) цѣликомъ сводится къ влеченію къ смерти. Но какъ быть въ этомъ отношеніи съ сексуальными влеченіями, цѣль которыхъ, казалось бы, явственно лежитъ въ сохраненіи и продолженіи жизни? Здѣсь вновь, вь иной формѣ, возникаетъ передъ нами тотъ дуализмъ, та двойственность въ механизмѣ влеченій, которая образуетъ одну изъ основныхъ идей психоанализа. Однако, эта двойственность не есть у Фрейда последній выводъ философскаго обобщенія его идей. Сексуальныя влеченія также имъють отношеніе къ влеченію къ смерти. Уже ихъ связь съ садизмомъ (жаждой смерги. Уже ихъ связь съ садизмомъ (жаждой истребленія) и мазохизмомъ (жаждой самоистязанія) даютъ указаніе на эту связь; и если въ первоначальной своей концепціи Фрейдъ разсматривалъ мазохизмъ, жажду самоистязанія, какъ производный результатъ переноса на собственное

я садистическаго вождельнія, то теперь онъ приходить нь убъжденію въ первичности мазохизма. Посльдняя общая цъль сексуальнаго влеченія субъективно можеть быть выражена въ стремленіи потушить, заглушить душевное возбужденіе, прійти къ успокоенію, покою, сну (существенно здъсь медицинское указаніе на зависимость сна отъ полового удовлетворенія); и самъ принципь влеченія къ наслажденію оказывается производнымъ отъ началь влеченія къ покою. Съ объективной своей стороны смыслъ сексуальнаго влетивной своей стороны смыслъ сексуальнаго влетивного в предеставання сексуальнаго в предеставання сексуальнаго в принамення сексуальна тивной своей стороны смыслъ сексуальнаго влеченія можетъ быть истолкованъ (по образцу платоновскаго мию о влеченіи къ возсоединенію разтоновскаго миба о влеченіи къ возсоединенію раз-дѣленныхъ половинъ первоначально цѣлостнаго андрогиннаго, мужеженскаго существа) въ стрем-леніи раздѣленныхъ частицъ органической жиз-ни («индивидовъ») къ первоначальной слитности жизни. Такъ сексуальная жизнь на обходномъ пу-ти стремится къ той же цѣли, что и эгоистическое влеченіе индивида: къ слитности, какъ условію потуханія, замиранія, уничтоженія жизни. Че-ловѣческая жизнь опредѣлена нѣкимъ «трепетнымъ ритмомъ» (Zander-rythmus), въ силу котораго, съ одной стороны, индивидъ стремится къ смерти на крайтчашемъ пути, и, съ пругой стороны, въ своей крайтчашемъ пути, и, съ другой стороны, въ своей сексуальности онъ стремится обходнымъ путемъ, черезъ продолженіе жизни и сліяніе ея индивидуальныхъ носителей, въ коллективной всеобщей космической смерти.

наго и универсальнаго факта, какъ инстинктъ самосохраненія, необыкновенно выразительна для философскаго существа психоанализа. Что въ этой теоріи есть какой-то элементъ правды, что Фрейдъ и здѣсь обнаруживаетъ свойственную ему интеллектуальную проницательность, — кажется намъ

несомнѣннымъ. Что въ человѣческой душѣ есть вообще влеченіе къ гибели, къ самоуничтоженію, и что, въ частности, «любовь» и «смерть» связаны между собой какими-то таинственными нитями — это есть мысль, давно уже высказанная многими приницательными сердцевъдами. Но здъсь насъ интересуетъ только значеніе этой теоріи для общей характеристики міровоззрѣнія психоанализа. И въ этомъ отношеніи мы должны отмѣтить разрушительный, нигилистическій мотивъ психоанализа, получившій столь яркое выраженіе въ этой теоріи. Самъ Фрейдъ называетъ влеченія къ самоистязанію, къ тягостному и мучительному въ конечномъ счетъ, къ самоубійству — демоническими влеченіями. Поскольку влеченіе подобнаго рода Фрейдъ признаетъ универсальной основой всей человъческой и органической жизни вообще, мы вправъ и его собственное міровоззръніе назвать  $\partial e$ моническимъ. Инстинктъ самосохраненія, голодъ и корысть, которыя играютъ такую опредѣляющую роль въ дарвинизмѣ и въ марксизмѣ, смѣняется въ психоанализѣ инстинктомъ самоуничтоженія, влеченіемъ къ предмірному хаосу безжизненнаго бытія. Если у Дарвина совершенствованіе органической жизни, наличіе въ ней высшихъ типовъ, есть случайность — результать слѣпого накопленія случайно возникающихь измѣненій, — если у случаино возникающихъ измънени, — если у Маркса такой же случайностью или въ сущности ненужной роскошью являются, по сравненію, съ экономической прозой жизни, съ голодомъ и корыстью, всѣ высшія проявленія духовной жизни, то у Фрейда сама жизнь есть случайность, исключеніе изъ нормальнаго космическаго состоянія безжизненности и потому цѣликомъ опредѣлена влечаться в предържими в предълена в передълена в потому предълена в потому предърживана в потому предълена в потому предърживана в ченіемъ въ темное, материнское лоно всего живо-го — влеченіемъ къ небытію, къ смерти. Невольно по аналогіи вспоминается прославленіе жажды раз-рушенія у Бакунина. Это есть нигилизмъ въ самомъ

точномъ, буквальномъ смыслѣ слова, поскольку основой жизни признается воля къ небытію, къ ничто. Въ тенденціи открыть нисшую, темную, подземную основу душевной жизни Фрейдъ здѣсь доходитъ дѣйствительно до послѣдняго предѣла: дальше итти уже некуда — мы доведены здѣсь до бездны небытія. Не есть ли этотъ итогъ самъ по себѣ изобличеніе односторонности психоанализа, его reductio ad absurdum. Не лежитъ ли въ этомъ указаніе, что существо жизни съ самаго начала было опредѣлено неправильно или, по крайней мѣрѣ, односторонне, и что мы обязаны искать его и въ иномъ направленіи, которое привело бы насъ къ усмотрѣнію положительныхъ онтологическихъ основъ жизни и ея прогрессивнаго развитія?

## V.

Выше мы опредълили психоанализъ, какъ «сексуальный матеріализмъ», указавъ, однако, что это опредъленіе нуждается въ оговоркъ. Въ самомъ дълъ, наряду съ уклономъ къ «матеріализму», въ психоанализъ есть и другая, въ извъстномъ смыслъ противоположная тендепція. Мы имъемъ въ виду энергію, съ которой психоанализъ направляетъ вниманіе на чисто психическую область человъческой жизни, на внутренній душевный міръ. Въ исторію медицины имя Фрейда несомнънно навсегда войдетъ, какъ выдающагося борца за психологическое изученіе и психическое лъченіе душевно-нервныхъ болъзней. Вспоминая, какъ молодымъ студентомъ онъ изучалъ нервные пути и ихъ функціи, Фрейдъ иронически говоритъ, что теперь ничто такъ мало его не интересуетъ, какъ вопросъ о томъ, по какимъ путямъ должно пройти какое нибудь возбужденіе, чтобы мы его испытали, напр., какъ «страхъ». Это несущественно практически для лъченія нервныхъ болъзней. Въ душев-

ной жизни психоанализъ открылъ внутреннюю закономърность, познаніе которой открываетъ путь для психотерапіи. То, чъмъ врачъ, матеріалистически настроенный, врачъ-естествоиспытатель, обычно пренебрегаетъ или чему приписываетъ вто ростепенное значеніе — субъективное состояніе больного, міръ его непосредственныхъ переживаній — составляетъ для психоанализа самый существенный предметъ изслъдованія. Но и за предълами медицинскаго психоанализа бросается въ глаза любовный интересъ, съ которымъ психоанализь изучаетъ столь «туманную» и «призрачную», по обычному нашему отношенію, область человъческой жизни, какъ сновидънія, грезы, игру воображенія, творчество сказокъ, и миюовъ. Фрейдъ и его ученики открываютъ намъ нъкій «иной» міръ — міръ, которымъ интересовались поэты, мистики и фантазеры, но которымъ пренебрегали доселъ люди трезваго научнаго склада мысли. Фрейдъ прямо говортъ, что наука должна имъть мужество внимательно относиться къ суевъріямъ; онь открываетъ разумный смыслъ, долю научжество внимательно относиться къ суевъргямъ; онъ открываетъ разумный смыслъ, долю научной истины въ въръ въ въщіе сны, въ предзнаменованія и примъты и т. п. Въ душевной жизни въ этомъ, такъ часто не замъчаемомъ, таинственномъ внутреннемъ міръ, онъ открываетъ сложный механизмъ, цълую іерархію инстанцій (упомянутое нами различіе между «я» и «оно» и въ первомъ новое различеніе между обычнымъ «я» и «сверхъ-я» или «идеальнымъ я», и т. п.). Само обозначеніе психовнализа какъ «психологіи глубины (Тіепсихоанализа, какъ «психологіи глубины (Тіепсихознализа, какъ «психологи глуоины (Пе-fenpsychologie) есть свидътельство устремленно-сти его на таинственныя бездны и глубины человъ-ческаго духа. Психознализъ не ограничивается простымъ описаніемъ облика душевной жизни — уже потому что самое существенное для него ле-жить въ безсознательной, непосредственно невидимой основъ душевной жизни; онъ старается

открыть глубинные факторы душевной жизьи, невидимыя ея дъйствующія инстанціи и такое изслъдованіе самъ называеть «метапсихологическимъ»: Терминъ «метапсихологія» не случайно образованъ по аналогіи съ терминомъ «метафизика»; въ немъ содержится такое же, какъ въ метафизикъ, отрицаніе программы позитивистическаго эмпиризма, согласно которой познаніе должно ограничиваться только видимымъ явленіемъ, доступнымъ намъ «внъшнимъ обликомъ» бытія.

Какъ согласима эта тенденція психоанализа съ тѣмъ, что мы выше отмѣтили какъ его «матеріализмъ»? Конечно, съ «матеріализмомъ» въ строгомъ философскомъ смыслъ слова психоанализъ имъетъ столь же мало (быть можеть еще меньше) общаго какъ и экономическій матеріализмъ. Какъ нѣтъ никакой логической связи между утвержденіемъ, что процессы человѣческой общественной жизни опредъляются голодомъ или корыстью, и утвер-жденіемъ, что въ міровомъ бытіи нътъ ничего, кромъ матеріи (хотя большинство экономическихъ матеріалистовъ, по примъру Маркса, лично яв-ляются въ то же время и сторонниками философ-скаго матеріализма), такъ нътъ логической связи скаго матеріализма), такъ нѣтъ логической связи и между психоанализомъ и философскимъ матеріализмомъ. И тѣмъ не менѣе, и вопреки своему особому интересу къ душевной жизни, психоанализъ въ какомъ то смыслѣ есть безспорно матеріализмъ (такъ же, какъ не произволенъ и терминъ «экономическій матеріализмъ»). Выше мы назвали его «сексуальнымъ матеріализмомъ». Точнѣе и шире его существо можно обозначить какъ біологическій матеріализмъ. Хотя и сосредотачиваясь на внутреннемъ содержаніи душевной жизни, и мало интересуясь ея тѣлеснымъ коррелатомъ, психоанализъ все же есть натуралистическое міровоззрѣніе, которое всю душевную жизнь безъ остатка разсматриваетъ, какъ систему білогическихъ ка разсматриваеть, какъ систему білогическихъ

функцій, какъ игру органическихъ, витальныхъ силъ природы. Будучи реальностью, душевная жизнь для психоанализа является все же нѣ-кой «субъективной» реальностью, нѣжнымъ призрачнымъ, иллюзорнымъ отраженіемъ своей подлинно реальной біологической основы. Не случайно изслѣдованіе Фрейда о религіи носитъ названіе «Будущность одной иллюзіи». Психоаналитикъ скептикъ и позитивистъ. Открывъ цълый сложный и глубокій міръ душевной жизни, онъ не хочетъ признать, что это есть дъйствительный міръ, подлинная реальность — не менъе подлинная и онтолинная реальность — не менъе подлинная и онто-логически значительная, чъмъ реальность предмет-наго міра. Напротивъ, свою задачу онъ видитъ именно въ разоблаченіи иллюзорности этого мі-ра. Психоаналитикъ не только, подобно судеб-ному слъдователю, стремится «разоблачить» че-ловъка, обличить, за сознательнымъ или безсознательнымъ лицемѣріемъ его словъ и мыслей, темную, низменную подлинную подоплеку его жизни, но и саму эту демоническую первооснову душевной жизни онъ въ свою очередь разоблачаетъ, какъ нѣкое субъективное отраженіе трезвой, простой реальности — реальности космическихъ біологическихъ силъ и началъ.

Ческихъ силъ и началъ.

Психоанализъ есть нѣкое своебразное сочетаніе крайняго раціонализма съ крайнимъ ирраціонализмомъ. Его ирраціонализмъ, о которомъ мы говорили выше, состоитъ въ усмотрѣніи ирраціональности самого предмета изслѣдованія, въ открытіи темной, стихійной стороны душевной жизни. Но его собственное міровоззрѣніе есть крайній и радикальный раціонализмъ. Свое открытіе онъ укладываетъ въ систему чисто-научнаго (въ специфически-позитивистическомъ смыслѣ слова) міросозерцанія. Свою собственную мысль, свое міросозерцаніе онъ какъ бы принципіально изъемлеть изъ дѣйствія тѣхъ глубинныхъ силъ, которыя

онъ открываетъ. Открывъ темное, хаотическое «нездоровое» въ глубинѣ человѣческой души, показавъ внутреннее сродство нормальнаго, здороваго человѣка съ больнымъ и извращеннымъ, усмотрѣвъ — говоря словами русскаго поэта — что «канъ океанъ объемлетъ шаръ земной, такъ наша жизнь кругомъ объята снами», — психоаналитикъ въ своей научной картинъ міра, въ своемъ міровоззръніи хочеть самъ быть воплощеніемъ товозръни хочеть самъ оыть воплощенемъ того, что называется «здоровымъ смысломъ». Въ его оцънкъ и философскомъ осмысленіи бытія категорія «сновъ» не играетъ никакой роли: онтологическое значеніе имъютъ для него лишь категоріи трезваго раціональнаго сознанія «здраваго смысла». Въ качествъ человъка, психоаналитикъ, конечно, и себя самого считаетъ объектомъ психоаналитикъ, конечно, и себя самого считаетъ объектомъ психоаналитикъ лиза; но вмъстъ съ тъмъ онъ есть и субъектъ пиза; но вмъстъ съ тъмъ онъ есть и субъекть производящій этотъ анализъ, и въ качествъ такого онъ есть существо, которому чуждо все темное и глубинное, всякое касаніе «мірамъ инымъ» и его міръ — есть трезвый будничный міръ дневного разсудочнаго сознанія. На боренія и муки, восторги и мечты объекта своего изслъдованія, на темный и глубинный міръ человъческой души, онъ

ный и глубинный міръ человѣческой души, онъ смотритъ со стороны, холодными взорами наблюдателя, какъ бактеріологъ смотритъ черезъ микроскопъ на движенія микробовъ.

Въ этомъ заключается основное противорѣчіе психоанализа, которое опять таки обще ему съ марксизмомъ, въ которомъ ирраціонализмъ, открытіе темной стороны человѣческой природы, также сочетается съ совершенно неправомѣрнымъ раціонализмомъ, съ наивной вѣрой въ конечную побѣду разума и добра въ человѣческой жизни. Что собственно уполномачиваетъ психоаналитика перетолковывать въ категоріяхъ раціональнаго порядка непосредственную реальность ирраціональнаго душевнаго бытія? Это перетолковываніе стоитъ

въ противоръчіи съ самымъ замысломъ психоанализа открытыми глазами смотръть въ дъйствительность со всъми ея безднами, небояться правды, сколь бы странной и жуткой она намъ ни казалась. Неудивительно, что именно въ этомъ пунктъ возникъ расколъ внутри психоаналитической школы. Рядъ психоаналитиковъ, во главъ которыхъ стоитъ Юнгъ, имъли смълость быть послъдовательные своего учителя. Когда то старый нівмецкій философы Лотце формулировалы банальное, на первый взгляды, но вы дібиствительности глубоко значительное положеніе: «душевная жизныесть именно то, за что она себя выдаеты», т. е. душевная жизны такы, какы она представляется переживающему ее субъекту, есть сама по себъ подлинная, ни къ чему иному не сводимая и не подлежащая перетолковыванію въ чуждыхъ ей категоріяхъ, своебразная реальность. Идя по этому пути и не измѣняя методу психоанализа, а только отрекаясь отъ его произвольныхъ раціоналистическихъ предпосылокъ, Юнгъ и его направленіе, къ ужасу правовърныхъ психоаналитиковъ, пришли къ признанію категорій мистическаго пошли къ признанію категорій мистическаго порядка. Юнгъ исходитъ изъ простого положенія: «дъйствительно то, что дъйствуетъ» (Wirklich ist was wirkt). Психоанализъ открылъ въ душевной жизни наличіе токовъ и силъ, чуждыхъ нашему личному самосознанію, нашему «я». Одержимый чувствуетъ себя во власти дъявола, религіозный человъкъ ощущаетъ въ своей душъ дъйствіе Бога; и открытіе психоанализа въ томъ и заключается, что структура нормальной душевной жизни всегда содержитъ аналогичные элементы. Какое право мы имъемъ, и что пользы, придумывать для этихъ безличныхъ или сверхличныхъ «сверхъ человъческихъ» силъ другія, болъе невинныя и менъе шокирующія наше просвъщенное сознаніе названія, перетолковывать ихъ въ

порядкъ «трезваго» сознанія? Эта боязнь назвать вещи ихъ собственными именами есть дъйствіе того же страха человъческаго сознанія передъ глубинами душевной жизни, который былъ вскрытъ психоанализомъ въ явленіи «вытъсненія» и изъ котораго психоанализъ объясняетъ эмоціо-нальный протестъ своихъ противниковъ. Оста-ваясь на почвѣ чисто феноменологическаго ана-лиза и не перетолковывая раціоналистически пред-стоящую намъ картину внутренняго міра, мы дол-жны прійти къ признанію подлинной глубины этоміра, его внутренняго соприкосновенія съ сипом міра, его внутренняго соприкосновенія съ силами духовнаго порядка, нисшими и высшими, выходящими за предълы замкнутой въ предълахъ человъческаго тъла душевной реальности человъка и въ этомъ смыслъ сверхчеловъческими. Психоанализъ на этомъ пути превращается въ феноменологическое описаніе и, тъмъ самымъ, оправлення възграния в правътрення съ сигла правътрення в правътрення в правътрення в правътрення съ сигла правътрення в предължения в предържения в предържения в предължения в предържения в предърж менологическое описаніе и, тъмъ самымъ, оправданіе мистическаго опыта. Но характерно, что направленіе Юнга было признано еретическимъ и извергнуто изъ ортодоксальной общины психоаналитиковъ; Фрейдъ обзываетъ Юнга презрительно-иронической кличкой «пророка», хотя формально работы Юнга идутъ по пути, преднамъченному самимъ Фрейдомъ и во всякомъ случаъ не выходятъ за предълы теоретически-научнаго описанія примій явленій.

Это сочетаніе въ психоанализѣ открытія реальности и преобладающаго значенія нисшихъ, стихійно-демоническихъ силъ человѣческаго существа со стремленіемъ ихъ истолкованія въ духѣ раціоналистическаго натурализма придаетъ психоанализу характерный обликъ циническаго міровозрѣнія. Подъ цинизмомъ мы разумѣемъ нѣчто очень опредѣленное, и отнюдь не думаемъ упрекать психоанализъ въ томъ, что онъ вообще говоритъ о низменныхъ сторонахъ человѣческой жизни и разбирается въ нихъ; какъ мы уже указали

въ началѣ статьи, послѣднее есть, напротивъ, и его право, и его обязанность, какъ медицинской и психологической теоріи. Цинизмъ имѣетъ мѣсто только тамъ, гдѣ человѣкъ, во-первыхъ, вообще не вѣритъ въ реальность высшихъ началъ духовной жизни и, во вторыхъ, относится свысока, съ пренебреженіемъ, къ душевной жизни вообще, усматривая въ ней лишь иллюзорное, онтологически ничтожное отраженіе чисто животныхъ импульсовъ. Цинизмъ есть именно итогъ раціоналистически-натуралистическаго перетолковыванія душевной жизни. Уяснимъ это на примъръ. Возьмемъ одно изъ центральныхъ понятій психоанализа понятіе «эдипова комплекса». Необычайно тонко, върно и плодотворно указаніе, что ребенокъ любитъ мать съ страстью, ревностно и съ притязаніемъ на исключительное обладаніе, т. е. съ чертами, напоминающими влюбленность, и что въ жизни взрослаго человъка таится мечта вернуться подъ «материнское крыло», что симеолъ «материнскаго лона» сохраняетъ и для него таинственно-притягательное и священное значеніе. Но если этотъ фетельное и священное значеніе. Но если этотъ феноменологически безспорный и существенный духовный фактъ не просто описывается въ томъ составѣ, въ какомъ онъ переживается, а истолковывается, съ точки зрѣнія раціонально-натуралистическаго сознанія, то получается чудовищное утвержденіе, будто каждый человѣкъ въ раннемъ дѣтствѣ жаждетъ кровосмѣсительной связи съ матерью и убійства мѣшающаго этому отца, и въ своей дальнѣйшей жизни находится подъ безсознательнымъ пѣйствіемъ этого чувство

дальнъишей жизни находится подъ оезсознательнымъ дъйствіемъ этого чувства.
Коротко говоря: психоанализъ философски не справился съ тъмъ кладомъ глубинной душевной жизни, который онъ самъ нашелъ. Плоскость его раціоналистическихъ и натуралистическихъ понятій неадэкватна глубинъ и ирраціональности открытаго имъ духовнаго матеріала. Онъ есть

типичный образецъ современнаго сознанія, которое знаетъ и отвлеченно понимаетъ безконечно больше, чѣмъ прежнія эпохи, но которое не имѣетъ живого внутренняго ощущенія полноты реальности и свое знаніе вкладываетъ въ узкую и убогую схему своихъ раціоналистическихъ понятій. Умственное богатство здѣсъ сочетается съ духовной нищетой, которая отвергаетъ все, чего не можетъ внутренне постичь, и стремится оправдать себя обличеніемъ иллюзорности таинственно-великихъ глубинъ бытія, попыткой свести ихъ къ ничтожеству мертвыхъ и слѣпыхъ силъ природы.

С. Франкъ.

## СПОРЪ О НЪМЕЦКОМЪ ИДЕАЛИЗМЪ

Л. И. Шестову.

1. О религіозномъ смыслѣ нѣмецкаго идеализмного спорили въ свое время. Этотъ споръ не былътогда оконченъ. Сейчасъ вопросъ поставленъ снова, поставленъ съ большой остротой. И можетъ быть, именно теперь впервые начинается подлинный и уже окончательный кризись идеалистической метафизики... Крушеніе идеалистическихъ системъ въ серединъ прошлаго въка не было такимъ ръшительнымъ, какъ принято думать. То былъ кризисъ общественнаго мнънія, не кризись философской мысли. Настроеніе переломилось, стало не-философскимъ... Но послѣ недолгаго забвенія въ позитивизмѣ мысль очнулась все въ томъ-же кругу проблемъ и понятій. Бывають перебои философской энергіи, творческой непрерывности они не нарушають. И возрожденіе идеализма не было философской реставраціей. Оно было выпрямленіемъ историческаго пути, возстановленіемъ забытыхъ, но не исчерпанныхъ преданій... Только теперь въкъ Канта и Гете кончается... Открывается и опознается ограниченность, замкнутость листическаго кругозора. Такое сознаніе означаеть предълъ, рубежъ эпохи... Современный кризись идеализма опредъляется прежде всего ре-

лигіозными мотивами. Философскаго выхода изъ тупиковъ идеализма нѣтъ. Только религіозная тупиковъ идеализма нътъ. только релитознал критика можетъ прервать замкнутый кругъ идеалистическихъ предпосылокъ. И не случайно. Ибо идеализмъ есть религіозная система. Идеализмъ религіозенъ въ своей проблематикѣ, въ своихъ замыслахъ и темахъ. Онъ хочетъ быть спекулятивнымъ богословіемъ. Нѣмецкіе идеалисты спрашинымъ богословіемъ. Нѣмецкіе идеалисты спрашивали о послѣднемъ, о безусловномъ, искали окончательныхъ отвѣтовъ. Они притязали на абсолютное познаніе, строили системы абсолютнаго знанія о Богѣ и мірѣ. Для большинства изъ нихъ христіанство оставалось абсолютной религіей. Они искренно считали себя христіанами, говорили на христіанскомъ языкѣ. Они стремились къ обоснованію или «оправданію» христіанской вѣры, возводимой при этомъ на высшую ступень разумнаго сознанія. И не удивительно, что на долгое время идеализмъ сталъ признанной философіей протестантизма... Опнако, очень рано начались сомнѣидеализмъ сталъ признанной философіей протестантизма... Однако, очень рано начались сомнѣнія и тревоги. Не стоитъ припоминать подробности старыхъ споровъ. И не такъ важна внѣшняя критика, какъ внутренній распадъ самого идеализма. Пути расходились, иные изъ нихъ уводили далеко отъ христіанства... Оставалось неясно: гдѣ проходитъ магистраль? И кто выразилъ тайну идеализма: Фейербахъ въ своемъ антропологинескомъ атекамъ? или Шелинитъ вт. «положитель» ческомъ атеизмъ? или Шеллингъ въ «положительной философіи»? или Эд. Ф. Гартманнъ? Или, быть можеть, въ идеализмъ не одна тайна. Въ прошлые годы вопросъ о нъмецкомъ идеализмъ обычно ставился апологетически; и упорно говорили о «примиреніи», о соглашеніи идеализма съ христіанствомъ. Съ теченіемъ времени это становилось все труднѣе и, наконецъ, стало невозможно. Изъ глубинъ религіознаго опыта открылась несоизмѣримость двухъ міросозерцаній: идеалистическаго и христіанскаго. И вопросъ объ идеализмѣ всталь, какъ вопросъ религіознаго выбора и ръшенія. Вмъстъ съ тъмъ онъ получаеть большую культурно-философскую остроту. Ибо отреченіе отъ идеализма означаетъ отреченіе отъ прошлаго, означаетъ культурно-историческій разрывъ. Вліяніе идеализма было такъ глубоко во всъхъ областяхъ культуры; и въ особенности «науки о духъ» до сихъ поръ живуть идеалистическимъ наслѣдіемъ... Кризисъ идеализма есть кризисъ культуры... Такъ вопросъ оборачивается не только въ Германіи. Вѣдь нѣмецкій идеализмъ не быль только нъмецкимъ. Онъ былъ вселенскимъ событіемъ. Онъ обозначаетъ какой-то общій моментъ въ исторической судьбъ европейскаго мира. Поэтому и кризисъ идеализма означаетъ какой-то всеобщій сдвигъ... Остановиться на отрицаніи невозможно. Мало отвергнуть, нужно преодольть идеализмъ. Только въ преодольніи разрышится кризисъ. Идеализмъ нужно понять не только въ его ошибкахъ, но и въ его проблематикъ, въ его творческихъ мотивахъ. До сихъ поръ еще не кончилась первая, отрицающая фаза спора»...(1)

2. Въ извъстномъ смыслъ современный кризисъ нъмецкаго идеализма означаетъ новое отречение европейскаго сознанія отъ эллинизма... И не случайно идеализму полемически противопоставляютъ теперь библейское міровоззръніе.. Врядъ ли правильно видъть въ идеализмъ только явленіе германскаго духа, только вскрытіе нъмецкой на-

<sup>1)</sup> Изъ критической литературы отмъчу основное: W. Elert. Der Kampf und das Christentum. Geschichte der Beziehungen zwischen dem Chriestentum im Deutschland und dem allgemeinen Denken seit Schleiermacher und Hegel. 1921; W.Lütgert. Die Religion des deutschen Idealismus und ihr Ende, 3 Bände + Beilage, Gütersloh, 1925; E. Hirsch. Die idealistishe Philosophie und das Christentum. Güterschloh, 1926; E. Brunner. Die Mystik und das Wort Tübhingen. 1924; Helmut Groos. Der deutsche Idealismus und das Christentum. Versuch einer vergleichenden Phänomenologie. München, 1927; F. K. Schumann. Der Gottesgedanke und der Zerfall der Modern, Tübingen, 1929; срв. нъкоторыя библіографическія указанія въкнигь Грооса.

ціональной стихіи. Это значило бы подмънить цюнальной стихіи. Это значило бы подмѣнить историческія величины натуральными; и не изъ стихійныхъ предрасположеній, но изъ творческихъ актовъ духа должны мы объяснить историческія судьбы мысли... Во всякомъ случаѣ, въ сознаніи нѣмецкаго идеализма опредѣляющими были греческія вліянія. Античность стала міромъ очарованій, — и не только для Гете, но и для Гегеля. Для Гегеля древняя Эллада навсегда оставалась какойто инеальной паралитмой непорѣнь валась какой-то идеальной парадигмой человъчности. Романтическое противоположение двухъ типовъ жизни, цъльной и разорванной, возникло первоначально также изъ сравнения современности именно съ античнымъ міромъ... И ръчь идетъ не только объ увлеченіи античностью вообще. Можно говорить о творческомъ возрожденіи античныхъ традицій мысли въ нѣмецкомъ идеализмѣ, объ острой эллинизаціи нѣмецкаго философскаго сознанія... Эллинизмъ не былъ единственнымъ источникомъ идеализма, но связи были кръпки и интимны. Прежде всего вліяніе неоплатонизма уже въ эпоху философскаго пре-романтизма было гораздо значительнъе, чъмъ мы привыкли думать. Къ неоплатоникамъ и къ Филону въ тъ годы возвращаются очень часто. Черезъ нео-платониковъ открывается позднъе и греческая миоологія. Велико было и прямое вліяніе Платона,
твореніе котораго Шлейермахеръ переводилъ неслучайно. Велико было и вліяніе Аристотеля, —
съ аристотелевскими мотивами мы постоянно съ аристотелевскими мотивами мы постоянно встръчаемся у Гегеля, но въ особенности у поздняго Шеллинга... Такъ нъмецкая мысль творчески входитъ въ кругъ эллинистическихъ проблемъ. И въ нъмецкомъ идеализмъ эллинистична прежде всего проблематика... Античная мыслъ всегда всего болъе недоумъвала объ эмпирическомъ, о подвижномъ, о множественномъ. Именно бываніе казалось античному человъку загадочнымъ и непо-

нятнымъ. И онъ стремился къ преодолѣнію быванія, къ преодолѣнію времени. Это не значить, что античныя мысль уходила въ отвлеченность. что античныя мысль уходила въ отвлеченность. Напротивъ, она всегда оставалась конкретной. И все-таки какъ бы останавливала міръ. Такъ можно опредълить философскій замыселъ Платона. Подлинный міръ для него есть міръ вѣчныхъ и недвижныхъ формъ. Идеи не абстракціи, не родовыя понятія; это — конкретные смысловые лики вещей, «смысловыя изваянія», какъ выражался впослѣдствіи Плотинъ. Въ этомъ вопросѣ Аристотель не расходился съ Платономъ. Античная мысль всегла тяготъла скорѣе къ плорадизму пѣмъ вта расходился съ Платономъ. Античная мысль всегда тяготѣла скорѣе къ плюрализму, чѣмъ къ обобщеніямъ. Она слишкомъ пластична, чтобъ стать разсудочной. Эллинъ отрекался отъ этого міра, но отрекался отъ его раздробленности и текучести, не отъ его множественности. Напротивъ, онъ стремился къ оправданію этой множественности. Можно сказать, въ своемъ замыслѣ античная философія есть универсальная метафизическая морфологія бытія, ученіе объ идеальной структурѣ или архитектоникѣ міра. Ученіе о вѣчномъ идеальномъ мірѣ, о мірѣ первообразовъ и формъ и было творческимъ открытіемъ, великимъ историческимъ дѣломъ эллинскаго генія въ философіи. Завершается античная метафизика неоплатоническимъ дъломъ эллинскаго генія въ философіи. Завершается античная метафизика неоплатоническимъ ученіемъ о Единомъ. И для эллина Единое остается творческимъ источникомъ всего происходящаго, «гдъ первообразы кипятъ»... Античная философія была оправданіемъ міра, ученіемъ объ устойчивости міра. Это не была идиллія. Эллинскій геній трагиченъ. Онъ много знаетъ о хаосъ, о міровыхъ противоръчіяхъ. Античный космосъ построенъ діалектически; но онъ все-таки построенъ и прежде всего есть космосъ или ладъ... Эллинъ могъ догадаться объ огненномъ концъ всъхъ вешей, но сразу же онъ погальнался о въчномъ щей, но сразу же онъ догадывался о въчномъ возвращении... Самыя трагическія прозрънія эл-

линскаго духа не могли нарушить его мистическаго равновъсія, никогда не могли расколебать увъренность въ устойчивости мірозданія... И въ новое время эллинизмъ возрождается именно какъ ученіе о міровой гармоніи, хотя-бы у Бруно... Въ этомъ античномъ космосъ живетъ и нъмецкій идеализмъ. Онъ снова былъ морфологіей міра. Много новыхъ тревогь пережила къ этому времени философская мысль; но всѣ тревоги закованы въ четкія грани... Можно только изумляться въ четкія грани... Можно только изумляться пластической мощи всеуспокаивающей мысли. Всего рѣзче выраженъ морфологическій замыслъ у Гегеля, въ его Логикъ. Его система есть ученіе «объ образахъ міра». И это былъ общій замыселъ идеализма. Весь павось идеализма былъ въ отысканіи недвижныхъ устоевъ міра, въ раскрытіи его вѣчнаго идеальнаго каркаса или его вяжущей схемы; иначе сказать — во всеобщемъ обоснованіи. Идеализмъ напрасно обвиняли въ отвлеченности. Въ своихъ устремленіяхъ онъ былъ, напротивъ, конкретенъ и реалистиченъ. Онъ повиненъ скорѣе въ чрезмѣрной реалистичности, въ зачарованности міромъ. Идеализмъ преувеличивалъ стройность и слаженность бытія, организованность и системность міра. Въ этомъ источникъ его дедуктивной гордыни, горделиваго притязанія вывести или построить весь міръ изъ его первоначалъ до послѣдней песчинки: идеализмъ вѣроваль, что міръ такъ построенъ... Идеалистическое міровоззрѣніе поляризовано. Оно какъ-бы раздвоено изначала: павосъ безконечности и павосъ формы... Идеализмъ знаетъ танталову жажду неформы... Идеализмъ знаетъ танталову жажду ненасытнаго стремленія. Но не страдаетъ отъ нея; скорѣе гордится способностью безконечнаго поступленія, — мотивъ, всего рѣзче выраженный у ранняго Фихте... И въ самомъ бытіи идеализмъ угадываль эту въчную потенціальность, неисчер-паемую мощь и силу рожденія, эту жажду новыхъ

воплощеній. Однако, всегда побъждаль павось формы. Это было такъ даже у Шопенгауэра формы. Это оыло такъ даже у шопенгауэра — слъпая воля воплощается все-таки въ прекрасныхъ образахъ... Это очень характерная черта. Идеалистическій образъ міра всегда конеченъ, всегда законченъ; во всякомъ случаъ, всегда это очень четкій образъ. Пусть въ глубинахъ клокочетъ и шевелится хаосъ, пусть тамъ таятся спящія бури. Хаосъ не побъдитъ космоса. Ибо самъ хаосъ бури. Хаосъ не побъдить космоса. Ибо самъ хаосъ есть рождающее лоно формъ, онъ извъчно засъмъненъ этими формами... Идеализмъ знаетъ объ этой «ночной сторонъ» бытія, знаетъ о пропастяхъ и стремнинахъ. Но въритъ и даже видитъ: и они входятъ въ строй и ритмъ вселенной... Въ системъ Гегеля павосъ формы окончательно торжествуетъ. Гегель отрекается отъ поступательной безконечности, какъ отъ «дурной», и старается изобразить міръ, какъ замкнутое цълое. Не важно, удалосьли ему это. Важно, къ чему онъ стремился, о чемъ мечталъ. И не только въ «панлогизмъ» силенъ этотъ гармонистическій мотивъ. Въ романтикъ и этотъ гармонистическій мотивъ. Въ романтикъ и въ волюнтаризмъ Шеллинга онъ, быть можетъ, еще сильнъе. Романтика, изнемогавшая въ томленіи и тоскъ, взволнованная изъ глубинъ, всег-да въровала въ космичность міра. Міръ открывался въ романтизмъ, какъ величественная и цълостная поэма... И здёсь мы встрёчаемся съ новой эллинистической чертой. Въ идеализмъ эстетическій павось преобладаеть надъ этическимъ. И не случайна интимная связь философіи и искусства въ идеалистическую эпоху. Не случайно въ то время въ искусствъ многіе видъли тогда органонъ философіи. Шеллингъ прямо утверждалъ, что искусство есть высшее изъ откровеній и что подлинная философія духа должна быть «эстетической философіей»... Въ искусствъ видълъ онъ, прежде всего, силу оформленія, даръ гармоніи...

Формализмъ идеалистической мысли опредълялся этой эстетической, не раціоналистической тенденціей... Платоновская идея открылась въ нѣмецкомъ идеализмъ прежде всего съ этой художественной своей сторонъ (срв. Ur-phanomenon Гете)... Эстетическіе мотивы очень сильны у Гегеля. Менъе всего можно обвинять его страктной разсудочности. Въ его творчествъ поражаетъ, напротивъ, художественная ность, образность его мысли. Эта мысль, пропитанная воображеніемъ, — нѣкое мыслящее ясновидъніе». (1) Именно эстетизмъ идеалистическаго сознанія объясняєть его религіозную установку. Міръ открывался идеалистамъ въ своей божественной красоть, въ красоть законченности, какъ великое явленіе искусства, какъ цѣлое, какъ организмъ или система осуществленныхъ формъ... И отъ быванія они восходили къ бытію; върнъе, въ бываніи находили бытіе, какъ его опору и энергію, въ бывающемъ пребывающее... Они знали только этотъ, античный путь къ Абсолютному. Бываніе, какъ откровеніе Бытія, какъ явленіе сущаго, вотъ высшая и единственная мысль идеализма. И казалось, въ бываніи Бытіе до конца раскрывается; во всякомъ случаъ, должно раскрыться... Ибо Бытіе есть не что иное, какъ мощь и стремленіе открыться... Нъть ничего навсегда сокрытаго, есть только еще не открытое. Нътъ послъднихъ и недосягаемыхъ тайнъ въ Бытіи, всъ тайны только до времени. Самая тайна для идеализма есть только потенція нъ откровенію... Идеалисты мыслили въ элементъ абсолютнаго, стремились такъ мыслить, — только абсолютная мысль адэкватна познаваемому... И въ истинъ познанія всюду для нихъ открывается абсолютное. Такъ

<sup>1)</sup> Эта сторона философіи Гегеля прекрасно изображена въ книгъ И. А. Ильина, Философія Гегеля, какъ ученіе о конкретности Бога и человъка, 2 тома, М. 1918.

идеализмъ приходилъ къ отожествленію Бога и міра, къ утвержденію абсолютности и божественности всякаго дъйствительнаго бытія. Идеализмъ оказывался пантеизмомъ. При всей нечеткости, это поздно придуманное имя върно обозначаетъ основную тенденцію нѣмецкаго идеализма. Рѣчь идеть, конечно, не о буквальномъ приравниваніи Бога и міра; такое равенство рѣдко кто изъ пан-Бога и міра; такое равенство рѣдко кто изъ пантеистовъ утверждаетъ, — всегда различаются образы или планы бытія. Пантеизмъ есть скорѣе космологическое, нежели богословское ученіе, — есть ученіе о мірѣ, не о Богѣ. И существо пантеизма—въ утвержденіи неразрывной и необходимой связанности Бога и міра, и при томъ связанности двусторонней, обоюдной. Въ признаніи этой обоюдности все остріе пантеизма. Пантеизмъ признаетъ не только обоснованность міра въ Богѣ. Но утверждаетъ сверхъ того, что Богъ полагаетъ міръ необходимо, что Богу необходимо открываться въ мірѣ, что бытіе въ мірѣ (и тѣмъ самымъ бытіе міра) принадлежитъ конститутивно къ полнотѣ Божественной жизни. Этотъ выводъ дѣлается для обоснованія міра. Кажется, иначе міръ не бу обоснованія міра. Кажется, иначе міръ не бу деть устойчивь, въ бытіе міра привзойдеть случайность и разстроить его ладь. И вмѣстѣ съ тѣмъ представляется невозможнымъ въ Абсолютномъ допустить не-необходимое, не-конститутивное для Его замкнутой полноты. Съ этой точки зрѣнія міръ оказывается какъ бы вѣчнымъ двойникомъ или спутникомъ Божіимъ. Міра не можетъ не быть, ибо тогда не было бы Бога, тогда Богь не быль бы Богомъ. Ибо если міра могло не быть, его и нъть, онъ вообще не можеть быть, — въдь ничто не можеть прибавиться къ Божественной полноть! Стало быть, міръ есть въчное самооткровеніе Божества, въчное инобытіе Божественной жизни, — во всякомъ случаѣ, таковъ идеальный міръ... Иначе міръ эмпирическій распался бы, безъ Иначе

этихъ въчныхъ и абсолютныхъ скръпъ... Основаніемъ для такихъ заключеній служить понятіе завершенной полноты. Въ немъ сходятся всѣ мотивы пантеизма... Есть много типовъ пантеизма, но опредѣленіе слѣдуетъ составлять не по частнымъ случаямъ, а по общей тенденціи. Не только отринание «личности» Божества есть пантеизмъ; и не только признаніе міра... «единосущнымъ» Это только частныя и врядъ ли вполнъ ясныя опредъленія. Основнымъ для пантеизма яв ляется убъжденіе: или міра вовсе нътъ; или безъ Бога нътъ... Нъмецкие идеалисты го спорили о пантеизмъ; и пантеизмъ оставался непреодолъннымъ, ибо и его противники не отреклись отъ этой основной предпосылки. Идеализмъ не выходилъ за предълы античной религіозности: Богь для идеализма оставался тольчо Идеей всъхъ идей, Первоначаломъ или Первопричиной, основаніемъ или средоточіемъ космическаго лада(1)... Идеализмъ ограничивался ученіемъ о Всеединствъ... И страннымъ образомъ неизбъжно окрашивался въ акосмические тона. Всего ярче тогда, когда замысель безусловнаго обоснованія конкретнаго міра осуществлялся съ наибольшей послѣдовательностью. Ибо тогда все эмпирическое торопливо перелагается въ абсолютный планъ. Получается какой-то своебразный окказіонализмъ. Эмпирическія связи становятся призрачными и излишними. Все совершается сверхъсидами. Всѣ подлинныя связи эмпирическими виъ эмпирическаго плана. Весь динамизмъ выносится за предълы эмпирическаго міра. Міръ ста-

<sup>1)</sup> Срв. интересную статью H. Schwarz, Die Entwicklung des Pantheismus in der neueren Zeit, въ Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, Bd. 157, 1915, s. 20-80. О пантеизмѣ въ нѣмецкой философіи много тонкихъ замѣчаній у стараго католическаго богослова Штауденмайера, въ его Догматикѣ, въ его книгѣ: Die Lehre von der Idee (Gieszen, 1840) и въ отдѣльныхъ журнальныхъ статьяхъ.

новится странно призраченъ, слишкомъ призраченъ, превращается въ какую-то символическую тънь. Видимо онъ не вянеть, не блекнеть, не тънь. Видимо онъ не вянетъ, не олекнетъ, не умолкаетъ... Но слишкомъ призрачное призрачно. Такъ исканіе абсолютныхъ основаній разрѣшается своебразнымъ иллюзіонизмомъ. Источникъ этого иллюзіонизма, часто страшившаго самихъ идеалистовъ, совсѣмъ не въ субъективизмѣ, но въ обратномъ, во всепріятіи міра... Это не значитъ, что міръ превращается въ идеалистическомъ воспріятіи въ отвлечность. Вѣрнѣе сказать: оборатиростся стомъ и сонъ чивается сномъ... «Міръ становится сномъ, и сонъ міромъ», какъ говорилъ Новалисъ... Во всякомъ случаъ, міръ какъ бы застываетъ. Или долженъ случать, мірь какь оы застываеть. Или должень застыть, остановиться, какъ прекрасное видѣніе... Павосъ формы приводить къ понятію конца или предѣла; форма и есть предѣлъ, какъ замѣтили еще пивагорейцы, и предѣлъ имманентный, те́λος... Міръ извѣчно замкнутъ своей формой, точно зафиксированъ системой формъ. И все равно разложимы эти формы въ логическіе законы, или схватываются только интеллигибельнымъ воображеніемъ геніальнаго поэта. Все равно, въ красотъ своей міръ статиченъ, недвиженъ. Міръ изначально исполненъ, довлъетъ себъ, – вся полнота реальнаго осуществима внутри мірового круга; можно сказать даже — осуществлена. Нѣтъ надобности и нѣтъ возможности выйти за предѣлы абсолютнаго міра... Можно говорить объ эстетическомъ детерминизмѣ идеалистической филосоческомъ детерминизмѣ идеалистической философіи. Онъ предрѣшается ученіемъ о мірѣ, какъ органическомъ и замкнутомъ цѣломъ. Идеализмъ не допускалъ ни пробѣловъ, ни разрывовъ въ бытіи. Онъ вѣровалъ въ перекрытость всѣхъ разрывовъ... Съ этимъ связаны трудности въ постановкѣ этической проблемы. Замѣчательно, въ это время гораздо больше говорятъ о долгѣ и свободѣ, нежели о добрѣ. Образъ нравственнаго человѣка вычер-

чивался въ идеалистическомъ сознаніи скорѣе формально и эстетически, въ признакахъ цѣльности, самоопредѣленія, соціальности... Проблема общества почти что заслоняла вопросъ о праведности... И всего удивительнѣе нечувствіе ко злу. Зло физическое поражало воображеніе больше, нежели зло моральное, — Лисабонское наводненіе больше, чѣмъ видъ злодѣя. Зло разрѣшалось въ несовершенствѣ, это есть уже отреченіе отъ этическихъ категорій. И даже превращалось въ вѣчно-необходимый полюсъ бытія, въ моментъ гармоніи и полноты. Ученіе о грѣхопаденіи имѣло скорѣе космологическій, нежели этическій смыслъ. И въ немъ зло ввопилось въ планъ становленія чивался въ идеалистическомъ сознаніи скорфе фор-И въ немъ зло вводилось въ планъ становленія міра. Все это снова античныя черты... Въ своихъ міра. Все это снова античныя черты... Въ своихъ основныхъ понятіхъ и предпосылкахъ нѣмецкій идеализмъ повторяетъ греческій. Это сходство не слѣдуетъ сводить къ прямымъ вліяніямъ. Здѣсь было скорѣе единство основнаго созерцанія. И любопытно подчеркнуть глубокое отличіе нѣмецкаго идеализма отъ индійскаго, хотя нѣкоторые мотивы индійскаго пантеизма и были претворены въ германскомъ синтезъ. Отличіе связано съ понятіемъ формы. По основному замыслу нъмецкій идеализмъ есть пріятіе и оправданіе міра, какъ и греческій. И потому такъ рѣзко выраженъ въ немъ мотивъ космоса. Индійскій идеализмъ отнемъ мотивъ космоса. Индійскій идеализмъ отвергаетъ, не только отрицаетъ міръ. Буддизмъ, какъ философское ученіе, отвергаетъ не только эмпирическое, дурную множественность, но и самый идеальный міръ, міръ множественныхъ формъ. Онъ стремится къ погашенію воли къ бытію, не только къ быванію, — стремится къ полной неопредѣленности, —«гдѣ всякое имя, всякая форма, всякое сознаніе исчезаютъ»... Онъ существенно аморфенъ по своему идеалу. И это связано съ основными метафизическими понятіями буддизма. Міръ построенъ атомически и при томъ изъ мгно-

венныхъ атомовъ. Это касается не только эмпирическаго плана, но и его трансцендентной основы. Сущее проявляется въ мгновенныхъ и дискретныхъ объективаціяхъ, непрестанно рождаются и мгновенно потухаютъ безчисленныя формы, всплывающія изъ сверхъ-бытія и въ бытіе и проявляющіе въ бываніи, — каждая однажды. Здѣсь полное отрицаніе устойчивости, всякихъ скръпъ бытія. И весь этотъ процессъ суеты безначаленъ, но долженъ оборваться въ нирванѣ. Отсюда судорожная вытянутость къ небывалому, съ непремѣннымъ забвеніемъ о бывавшемъ. (1) Все это совершенно чуждо и эллинскому, и германскому сознанію. Здъсь понятіе формы всегда остается послъдней цънностью, — метафизическая побъда здъсь мыслится, какъ оформленіе, не какъ аморфность. И если эллинизмъ подымается надъ идеальной множественностью къ Единому, то чрезъ сублимацію, чрезъ срощеніе раздѣльныхъ опредѣленій, не черезъ чистое отрицаніе. Тотъ-же мотивъ повторяется и въ нѣмецкомъ идеализмѣ. Мы неизмѣнно находимся въ области метафизической мор-фологіи бытія. Въ этомъ замыслѣ и заложенъ основной соблазнъ эллинизма, повторяющійся въ исторіи нъмецкой мысли, — завороженность космосомъ, соблазнъ формы...

3. Античная мысль не знала проблемы исторіи. Въ Греціи были великіе историки. Но великіе греческіе метафизики никогда не занимались философіей исторіи. Исторія не была для нихъ проблемой, здѣсь не о чемъ было спрашивать... И дальше идеи историческихъ цикловъ, дальше идеи вѣчнаго круговращенія античная мысль не пошла. Метафизическое чувство исторіи пробудилось только въ христіанскомъ мірѣ. Но, страннымъ образомъ, слишкомъ долго философы и въ христіан-

<sup>1.</sup> См. замѣчательную книгу В. Розенберга, Проблема буддійской философіи, Пб. 1918.

ское время исторической проблемы не ставили. Мъсто философіи исторіи занимала апокалиптика. Мысль останавливалась только на вопросъ о концъ, о срывъ историческаго процесса. На этомъ единственномъ моментъ останавливалъ свое вниманіе и хиліазмъ. Пробужденіе историческаго чув-ства въ философіи совершается очень поздно, толь-ко въ XVIII-мъ въкъ. Проблемою исторія становится собственно только въ нъмецкомъ идеализмѣ. Можетъ быть, нужно назвать еще Вико. Въ нъмецкомъ идеализмъ проблема философіи исторіи становится центральной, — такъ принято ріи становится центральной, — такъ принято думать. Такъ думали и утверждали сами идеалисты. Въ извъстномъ смыслъ такъ и было. Проблема исторіи встала въ философскомъ сознаніи. Но въ идеализмъ она была не ръшена, но снята... Нъмецкіе идеалисты построили историчскую статику, морфологію и символику исторіи... Но исторической динамики нътъ въ ихъ системахъ. Проблема исторической динамики была замъчена слишкомъ позино уже въ зноуу иразполеніях рт. път блема исторической динамики была замѣчена слишкомъ поздно, уже въ эпоху «разложенія», въ лѣвомъ гегельянствѣ; и рѣшена здѣсь не была, да и не могла быть рѣшена... Въ идеализмѣ проблема исторіи имѣла ту-же судьбу, что проблема свободы у Канта, — оба вопроса интимно связаны между собой... Кантъ училъ о свободѣ интеллигибельнаго характера, но эмпирической свободы въ его этикѣ нѣтъ; напротивъ, эмпирическій субъектъ ограниченъ своимъ интеллигибельнымъ характеромъ. Свобода есть при этомъ не начало дѣйствія, но нѣкое качество, — статическій, не динамическій признакъ... Такъ и въ идеалистической философіи исторіи есть идеальная или интеллигибельная динамика, вынесенная изъ эмпиричекаго плана; но нѣтъ эмпирической динамики истокаго плана; но нътъ эмпирической динамики исторіи... Эмпирическая исторія оказывается необходимой проекціей «въчной идеальной исторіи», нечеткой копіей со сверхъ-эмпирическаго прообраза... Въ философію исторіи идеализмъ переносить тотъ-же окказіонализмъ, которымъ поражена идеалистическая метафизика природы. Историческая дъйствительность становится странно прозрачной, превращается не то въ символъ, не то въ тънь. Исторія для идеалистовъ была скоръе предметомъ созерцанія, нежели полемъ дъйствія. Этотъ историческій эстетизмъ и страненъ, и понятенъ на фонъ великихъ историческихъ событій и ката-строфъ. Можно было застыть въ пытливомъ созерцаніи величественныхъ картинъ жизни, и по образамъ, какъ по знакамъ, разгадывать тайны духа. И странно было не почувствовать воли къдъйствію и противодъйствію въ это время безпокойныхъ и героическихъ характеровъ... Съ эстетизмомъ связана характерная черта идеалистической философіи исторіи: въ ней нѣтъ будущаго... Всего ярче это у Гегеля. Онъ весь обращенъ къ прошлому, весь ретроспективенъ. Онъ поглощенъ созерцаніемъ. Современностью онъ врядъ ли былъ удовлетворенъ. Она разрывала его схемы. Исторія кончалась не тамь, гдѣ она должна была кончиться по его умозрительному плану. Весь его замысель нарушался. И, однако, къ будущему онъ никогда не обращался. Категорія будущаго казалась ему слишкомъ эмпирической категоріей. Будущее было для него слишкомъ безпокойной, неопредъленной стихіей. Только въ неподвижности остановившагося прошлаго ясно просвъчивають тайны глубинъ. Гегель разгадываеть и толкуеть эти тайны по знакамъ прошлаго, какъ по символамъ. Исторія превращается для него въ космосъ... Въ романтикъ больше динамизма. Романтикъ глядится въ будущее. Но будущаго онъ только ждетъ, онъ не творитъ его самъ. Романтикъ надъется и ожидаетъ, - эту напряженность Гегель и отрицаль въ романтизмъ... Романтикъ

только тоскуеть и томится. Будущее развертывается передь нимъ словно чудесное видъніе, словно волшебный сонъ. И трепеть романтика есть трепеть визіонера, застигнутаго апокалиптическими катастрофами... Романтизмъ отрицалъ личное творчество. Творить природа, не человъкъ. И человъкъ есть только обломокъ природы, — еіп смідев Вгисһѕтиск, по выраженію Шеллинга. Романтизма былъ очень чутокъ къ молекулярнымъ, безличнымъ процессамъ. Поэтому все для него оживало, всюду чувствовалось біеніе жизни. Но романтизмъ былъ слѣпъ къ личному творчеству. Человъкъ въ романтизмъ не дъятель, но созерцатель, — не творецъ, но угадчикъ творимыхъ тайнъ. Въ романтизмъ высшимъ типомъ человъка считается художникъ. Но художникъ не творитъ самъ, онъ только закрѣпляетъ явившіеся ему образы, повторяетъ разслышанные имъ звуки. Онъ провидецъ, не творецъ. Онъ всегда воспроизводить, описываетъ, — описываетъ, конечно, неимпирическиую, но вѣчную или идеальную дъйствительность, въ которую проникаетъ силой интеллектуальной интуиціи... Въ «историческомъ» двѣ стороны. Историческое своебразно. Историческое подвижно. Отъ историка требуется, прежде всего, зоркость и чуткос ь къ особенному, къ неповторимому. Этой художественной юркостью обладали нѣмецкіе идеалисты. Они умѣли различать духъ времени, умѣли изображать неповторимые лики. Идеалистическая исторіографія всего, зоркость и чуткос ь къ особенному, къ неповторимые лики. Идеалистическая исторіографія всего, зоркость и чуткос в къ особенному къ неповторимые лики. Идеалистическая исторіографія всего, зоркость и чуткос в къ особенному къ неповторимые лики. Идеалистическая исторіографія всего, зоркость и чуткос в къ особенному, къ неповторимые лики. Идеалистическая исторіографія всего, зоркостью обладали нѣмецкіе идеалисты. Они умѣли различать духъ времени, умѣли изображать неповториь всей в времени. Они увѣковъчены, осмыслены въ своей законченности, и потому остановлены. Это — неподвижный образь времени. Отъ веремени. Отъ веремени. Отъ веремени. Отъ веремени.

идеализмъ отвлекается, какъ отъ эмпирическаго. Въ идеальномъ планъ времени нътъ, время есть категорія чувственнаго міра. Отсюда получается странное слъдствіе: идеализмъ нечутокъ къ единичному. Единичное есть только во времени. И единичность во времени не то-же, что своебразіе или индивидуальность. Конкретное время слагается изъ событій. Но идея событія не есть уже событіе. И при переходѣ отъ событія къ его смыслу что то теряется. Идеализмъ не тревожится этой потерей: теряется только эмпирическая неполнота, несовершенство. Именно въ этомъ слъпота идеализма. Идеализмъ отрицаетъ реальность времени. Для него время есть только неполнота или умаленіе, разсыпанная въчность... Тогда нътъ исторіи, какъ событія. Исторія есть только символь. Alles Vergaengliches ist nur ein Gleichniss... волъ. Alles Vergaengliches ist nur ein Gleichniss... Идеализмъ разсматриваетъ исторію всегда въ цѣломъ. Ибо разсматриваетъ всегда идеальную, законченную или завершенную, исторію, — исторію, въ ея идеѣ. Въ цѣломъ исторіи время оказывается только архитектурнымъ планомъ. Потому всѣ моменты уравнены. Въ цѣломъ всѣ точки особенныя, менты уравнены. Въ цъломъ всъ точки осооенныя, ибо всѣ разнятся другъ отъ друга по своему положенію. Но всѣ точки равно необходимы, потому нѣтъ точекъ преимущественныхъ и исключительныхъ. Этимъ отрицается векторіальность исторіи. Исторія оказывается кругомъ. Не только въ логикѣ время останавливается, но и въ эстетикѣ. Красота такъ же безъ времени, какъ и мысль, они смыкаются въ созерцаніи... Во времени совершаются только д'єла и д'єйствія. Идеалистическая философія исторіи отъ д'єйствій отвлекается Всѣ дѣйствія оказываются символичными, — означающими, но не творящими... Въ этомъ для идеализма и осмысливается исторія. Смыслъ исторіи оказывается не въ томъ, что во времени нѣчто совершается, сбывается или новотворится. Становле-

ніе посл'єдней реальности не им'єть. Оно есть только символическое удвоеніе бытія. Въ этомъ проявленіи или обнаруженіи весь смыслъ исторіи. Смыслъ не во времени. Само время не есть смыслъ... Осмысленъ только выходъ изъ времени. И онъ всегда возможенъ. В'єдь всякое мгновеніе есть символь въчнаго. Значить, въ любой точкъ времени можно возставить перпендикулярь къ эмпирической плоскости исторіи и выйти изъ нея. Во власти человѣка освободиться отъ исторіи. Всегда возможно героическимъ напряженіемъ воли оторваться отъ всякаго инобытія, реализовать полноту своей ноуменальной свободы, — обрѣсти и утвердить свой вѣчный смыслъ... Къ этому и утвердить свои въчный смыслъ... Къ этому сводится павосъ Фихте. Это одинъ изъ мотивовъ и полюсовъ отрицанія исторіи вь идеализмѣ. Исторія не нужна для осуществленія послѣдняго смысла. Она ему мѣшаетъ, связывая каждаго со всѣмъ. И есть другой полюсъ отрицанія: смыслъ осуществимъ только въ цѣломъ; вѣрнѣе, онъ уже осуществленъ въ идеальной полнотѣ, очень несовершенно являемой во времени. Нужно вернуться къ этой полнотѣ... Въ обоихъ случаяхъ самое дленіе исторіи смысла не имѣетъ. Слѣдуетъ замѣтить, что въ философіи исторіи идеализмъ тѣсно связанъ съ Лейбницемъ. Міръ Лейбница есть міръ вѣчнаго покоя, міръ извѣчно осуществленныхъ смысловъ. Всѣ связи въ этомъ мірѣ символичны, всѣ сводятся къ зеркальнымъ отображенімъ. Міръ нѣмецкаго идеализма есть тотъ-же міръ Лейбница, только описанный на историческомъ языкѣ. Въ идеализмѣ только языкъ историческихъ словъ вычтено время... Черезъ Лейбница отъ Аристотеля, отъ другого великаго статика древности, воспринята идеализмомъ идея развитія. Идеализмъ стемился быть теоріей развитія міра. Именно по этому онъ былъ слѣпъ къ исторіи. Ибо исторія сводится паоосъ Фихте. Это одинъ изъ мотивовъ

вовсе не есть развитіе. Развитіе есть морфологическое, не динамическое понятіе. Развитіе есть проявленіе, не созиданіе. Въ развитіи ничто не новотворится. Развитіе есть обнаруженіе, не творчество — и обнаружение формы. Теорія развитія всегда есть въ какомъ-то смыслъ теорія преформаціи. И потому развитіе всегда идеально предвычислимо...1)Въодной изъ раннихъ своихъстатей Шеллингъ четко говорилъ о своебразіи историческаго. Онъ разсуждаль такъ. Историческое отличается отъ природнаго по признаку свободы. «Исторія въ единственномъ подлинномъ смыслъ имъетъ мъсто только тамъ, гдъ абсолютно, т. е. на всякой ступени познанія, невозможно апріори опредълить направленіе свободной д'вятельности»... Поэтому только человъкъ имъетъ исторію, ибо только онъ не связанъ безусловно ни своей природой, ни своими собственными пъйствіями. Только его жизнь совершается не по кругу, но поступательно, ръчь идеть о человъческомъ родъ... Его судьба создается имъ самимъ, - именно созидается, новотворится... Именно поэтому о ней нельзя судить апріорно. О чемъ возможна апріорная теорія, то тъмъ самымъ не исторично... И Шеллингъ приходить къръзкому выводу: философія исторіи невозможна. Исторія есть собственная область апостеріорнаго, но всякая теорія апріорна... Шеллингъ не впадаетъ въ грубый эмпиризмъ, не атомизируетъ исторію. Онъ утверждаетъ только послѣднюю дѣйствительность свободы, не только эмпирической, но онтологической... «Произволь есть богиня исторіи», говорилъ Шеллингъ въ Системъ трансцендентальнаго идеализма, — Die Willkur ist die Goettin der Geschichte... Мысль Шеллинга

<sup>1)</sup> Срв. мою статью: Evolution und Epigenesiss, Zur Problematik der Geschichte, въ der Russische Gedanke, I. 3, Bonn, 1930. О пробужденіи историзма въ раціоналистической философіи см. книгу Г. Г. Шпета, Исторія, какъ проблема логики, ч. І, М. 19160

требуетъ поясненій, но вопросъ онъ върно поставилъ. Мало сказать, что исторія есть область неопредѣленнаго, — нужно прибавить: область неопредѣленнаго, — нужно прибавить: область творческаго, область новотворимаго... И это творчество обращено не въ пустоту, но къ идеалу... Вотъ именно отъ понятія идеала и отрекся въ дальнѣйшемъ идеализмъ. Мѣсто идеала заняло понятіе энтелехіи, понятіе имманентной цѣли. У Гетіе энтелехіи, понятіе имманентной цѣли. У Гегеля это отреченіе достигаеть наибольшей откровенности и силы. Для него исторія окончательно совпадаеть съ развитіемъ. И онъ подчеркиваетъ, что въ особенности въ развитіи духа не происходить обновленія,—происходить удвоеніе, самоповтореніе, самовоспроизведеніе; но никогда не возникновеніе другого, не бывшаго. Эта непрерывность и дѣлаетъ возможнымъ апріорное провидѣніе,—именно провидѣніе,—видѣніе напередъ, не только предвычисленіе, не только догадку... Въ этомъ и состоитъ «натурализація» исторіи у Гегеля; ибо развитіе есть понятіе философіи природы... Не случайно въ нѣмецкомъ идеализмѣ постоянно сказывается стремленіе сомкнуть «природу» и «исторію» въ единство цѣлаго, какъ два момента единаго процесса. Качественная несоизмѣримость двухъ этихъ плановъ бытія мало открывалась въ идеалистическомъ опыбытія мало открывалась въ идеалистическомъ опыть... Это нечувствіе къ онтологическому своеобразно историческаго съ большой силой сказывается въ религіозныхъ представленіяхъ и сужденіяхъ идеалистовъ. Оно дѣлало идеалистическую мысль невоспріимчивой къ христіанству. Ибо хримысль невоспримчивой къ христіанству. Ибо христіанство есть исторія отъ начала и до конца, — христіанство все въ событіяхъ... Христіанство не можеть быть раскрыто и воспринято иначе, какъ въ реальномъ движеніи конкретнаго историческаго времени. Изъ христіанскаго сознанія нельзя исключить эмпирическаго времени... Мало сказать: христіанство открываеть исторію, обосновываеть историческое чувство... Нужно прибавить: кто не

чувствуетъ историческаго динамизма, кто не видить послѣдней реальности эмпирическаго времени, тотъ не можетъ быть христіаниномъ... Христіанство есть не только дуализмъ, не только онтологическое различение и разграничение Бога и міра, Бога и человѣка, — конечно, безъ разрыва. Христіанство сверхъ того утверждаетъ реальность міра и челов'єка не только въ ихъ идеальныхъ или въчныхъ основаніяхъ, не только въ идеѣ, но и въ ихъ эмпирической полнотѣ. Оно утверждаетъ неотъемлемую цѣнность мость этого эмпирическаго плана. Онъ ущербленіе. но прибавленіе, и именно въ въ чемъ онъ эмпириченъ. Поэтому становятся возможны событія. Болъе того, не только событіе можеть быть цѣннымъ; но самый факть событія есть цѣнность. Откровеніе Божіе въ мірѣ есть рядъ событій, не только цёнь символовъ. Потому въ ткани времени образуются неповторимые узлы, возникають точки таинственнаго разрыва. И величайшее событіе есть Воплощеніе Слова. Слово — событіе, не только явленіе... Бога нужно увидѣть въ исторіи, не только сквозь исторію... Историческая среда откровеній и Богоявленіе не есть только среда, которую нужно для себя сдёлать возможно болье призрачной. пріемникъ Откровенія... Историческая нечуткость идеализма приводить его къ своеобразному дакетизму въ воспріятіи и толкованіи христіанства. Во-первыхъ, идеализмъ тяготъетъ къ отрицанію Откровенія вообще. стической точки зрѣнія все есть откровеніе. Поэтому Откровеніе затеривается въ исторіи, расплывается въ исторической непрерывности. Всеобщность Откровенія дълаетъ невозможными особенныя Откровенія. Изъ разрыва Откровеніе идеализмъ превращается въ развитие. (1) Подъ

<sup>1)</sup> О понятіи Откровенія въ идеализмѣ см. тонкія замѣчанія E. Brunner'a въ его книгѣ: Der Mittler (1928).

Откровеніемъ идеалисты разумѣють выявленіе, раскрытіе Божественныхъ силъ и основъ міра. Все Откровеніе становится символическимъ. Весь смыслъ Откровенія сводится къ означенію, къ указанію на идеальное. Съ этимъ связано тяготъніе къ символическому пониманію и толкованію Библіи. Историческое въ Библіи теряетъ интересъ н важность. Рецидивъ аллегорической экзегетики стараго александрійскаго типа во времена нѣмецкаго идеализма, объясняется не только защитной реакціей противъ раціоналистической критики. Аллегоризмъ естественно рождается изъ духа идеа-лизма. Какъ историческая книга, Библія не мо-жетъ быть книгой священной. Священны только книги символическія. Библія превращается въ притчу или въ миоъ, — въ этомъ усматриваютъ ея въчную цънность. Извъстно, какъ навязчивая идея мина постоянно входить въ идеалистическое сознаніе. Миоъ не значить сказка. Миоъ есть реальный символь. Но миов всегда за предълами конкретнаго времени. Штрауссъ разла-гаетъ въ миоологію и Новый Завътъ, върный духу идеализма. Понятіе миоа у Штраусса, конечно, не то, что у Шеллинга или Баховена. Однако, основная тенденція та-же: разложеніе исторіи въ символизмъ, то есть — выключеніе времени... Отсюда новый выводъ. Не только Библія вводится въ кругъ всеобщей миоологіи, теряеть качественно особое мъсто. Но всъ откроверяетъ качественно особое мъсто. Но всъ откровенія становятся условными, получаютъ смыслъ только стимуловъ религіозной жизни. Откровеніе есть поводъ, а не путь. Очень рѣзко выразиль это Шлейермахеръ. Съ его точки зрѣнія, не тотъ религіозенъ, кто вѣруетъ въ нѣкое Священное Писаніе; но тотъ, кто не нуждается въ Писаніи вообще и самъ могъ бы составить Писаніе. ніе... Ибо у каждаго въ душт есть собственный путь въ Въчность. И тайна отдъльной души

всего важнъе. Очень характерна для эпохи мысль Шеллинга о новой миоологіи, которую призвано создать искусство. Искусство прозорливо, оно разсказываетъ въчныя тайны. Вся эпоха вовлечена была въ визіонерство, въ духовидѣніе... Здъсь была и дъйствительная мистика, тайнозрѣніе природы, и мечтательность... Это визіонерство не было только мечтательностью. Въ немъ нерѣдко бывало подлинное касаніе бытія. Всегда это было, однако, грезящее созерцаніе, не болье... Въ символы разлагалась и христіанская догматика, и тъмъ самымъ утрачивала свою опредъленность. Вниманіе направлено всегда на тайны міра, на тайны хаоса и космоса. Богословіе разръшается въ космологію, въ космогонію. И во-вторыхъ, въ идеалистическомъ сознаніи меркнеть историческій образъ Христа. Можно сказать, что идеалистическая философія была ученіемь о Богочеловъчествъ. Но она была ученіемь о въчномъ Богочеловъчествъ, о въчныхъ Богочеловъческихъ связяхъ. При этомъ и человъкъ выводился изъ граней исторіи. Развивалось ученіе о внъбожественномъ, но въчномъ бытіи міра и человъка. На этихъ въчныхъ видъніяхъ, на событіяхъ, сосредотачивалось вниманіе. Христіанство оказывалось только однимъ изъ моментовъ цълостнаго теогоническаго процесса. Всего менѣе интересовали конкретные факты Евангельской исторіи. Идеалистъ не могъ почувствовать неповторимаго наполненія исторіи въ какой-то одинъ, единичный моментъ. Ибо для него вся исторія наполнена, преисполнена Божественныхъ силъ. Такъ было даже у Шеллинга, такъ было и у Баадера. Ученіе о Словъ вытъсняло ученіе объ историческомъ Богочеловъкъ. Еще ръзче отрицаніе историческаго въ христіанствъ у Гегеля. На вершинахъ человъческое сознаніе должно отвлечься отъ всего чувственнаго, эмпирическаго,

нагляднаго, особеннаго. Оно растворяется въ нагляднаго, особеннаго. Оно растворяется въ созерцаніи извѣчнаго, забываеть и отвлекается отъ временнаго, отъ мѣстъ и событій. Очень характерны замѣчанія Гегеля въ его «Философіи исторіи» о крестовыхъ походахъ. Крестоносцы напрасно ходили ко Гробу Господню. Они нашли, чего искали, — пустой гробъ... Такъ разоблачилась ихъ неправая мечта: «фантастическое отволяться мостаться възращения възращения простоктивности възращения въз стремленіе коснуться духовнаго въ одномъ чув-ственномъ мъстъ», der phantastische Trieв, das geistige durch eine sinnliche Lokalitaet zu erreichen. Мистерія христіанства не въ какихъ-либо внѣшнихъ событіяхъ, но въ томъ вѣчномъ смыслѣ, который въ нихъ открывается, просвѣчиваетъ. Объектомъ вѣры не могутъ быть конечныя вещи или событія, но только вѣчныя идеи... Только досказываеть Гегеля Штрауссь, спрашивая: «неужели нѣсколько единичныхъ и по существу незначительныхъ событій могутъ имѣть для насъ большее значеніе, чѣмъ весь ходъ всемірной исторіи?...» Шеллингъ рѣзко напоминалъ объ историческомъ характерѣ христіанства, — das Christenthum ist seinem innersten Geiste nach und in hoechsten Sinne historisch. Весь міръ открывается въ христіанствѣ, какъ исторія. Боги античнаго міра, это — законченные образы природы, еwige Naturwesen. Въ христіанскомъ созерцаніи уже нѣтъ этихъ застывшихъ ликовъ, здѣсь все движется, — здѣсь разверзается безконечность... Образы не пребываютъ, но являются, — die Gestalten nicht bleibend, sondern erscheinend. Богъ открывается въ смѣнѣ убѣгающихъ образовъ, das Goettliche sich nur voruebergehend offenbaret... Эти историческіе образы никогда не останавливаются... И, однако, Шеллингъ утверждаетъ теперь возможность «историческихъ конструкцій». Все «случайное» снимается. Ибо «исторія исходитъ изъ въчнаго единства и коренится

въ Абсолютномъ»... Только отдъльное кажется здѣсь свободнымъ, а цѣлое скрѣплено вѣчной необходимостью. Не важно, разлагается ли эта необходимость въ логические законы... Свобода есть только видимость. Schein der Freiheit... Шелвыхопитъ за предѣлы историческаго не символизма, — онъ весь въ «миоологіи» и христіанская догматика разръшается въ рядъ въчныхъ виденій... Исторія есть вечная поэма Божественнаго разума, говорить онъ, — das ewi-ge Gedicht des goettlichen Verstandes... Шеллингъ только говориль объ историчности христіанства, онъ ея не чувствовалъ. Онъ былъ слишкомъ античенъ въ своемъ воспріятіи міра, чтобы почувствовать дъйствительно христіанскій трепеть исторіи. И нужно прочесть Киркегара, его «Философскій Брокенъ», чтобы сразу понять, чего не чувствовалъ Шеллингъ. Богъ выходить въ разсказываетъ Киркегаръ о пришествіи Христа. Нъчто новое случается. И это новое есть начало въчности! Eine Tagesneuigkeit der Beginn der Ewigkeit! Мгновеніе открываеть вѣчность, der Augenblick wirklich die Entscheidung der Ewigkeit ist... Въ этомъ парадоксъ въры: историческое становится въчнымъ, и въчное историческимъ. Этого не вмъщаетъ философія, объ этомъ невозможно знаніе... Эта тайна открывается только върою... (1) Нѣмецкій идеализмъ никогда не могъ принять и понять, какъ можетъ судьба человъка ръщаться въ эмпирическомъ времени. Потому не могъ узнать и признать историческаго Богочеловъка. Можно сказать, нъмецкій идеализмъ быль ученіемь о Богочелов вчеств в безь Богочелов вка... этомъ его роковой провалъ...

4. Религіозная критика показываетъ метафизическую бъдность и слъпоту идеализма. Слиш-

<sup>1)</sup> Sören Kierkegaard. Gesammelte Werke, Bd. VI. Philosophische Brocken... Jena, E. Diederichs, 1910, s. 51-65.

комъ многаго идеализмъ не видитъ и не пріемлеть. Онь замкнуть въ какомъ-то застывшемъ, окаменършемъ, неподвижномъ міръ, - пусть даже прекрасномъ, но неживомъ...Въ этомъ мірѣ не видно Бога, сокрытъ Его Ликъ. Въ этомъ мірѣ искажается лицо человѣческое. Человѣкъ притязаетъ на божественность и низводить себя въ необходимость природы... Идеализмъ распадается въ противоръчіяхъ, не вмъщаетъ полноты метафизическаго опыта... Все это не такъ трудно показать. И, однако, остается труднъйшая задача: объяснить, какъ возможенъ и что означаеть этоть метафизическій самообмань?... Въ нъмецкомъ идеализмъ сходятся многочисленныя историческія нити. Онъ насыщенъ философскими преданіями. Онъ стремился быть всеобъемлющимъ и даже заверщающимъ историко-философскимъ синтезомъ. И въ извъстномъ смыстически лѣ такимъ синтезомъ, дѣйствительно былъ. Идеалѣ такимъ синтезомъ, дѣйствительно былъ. Идеалисты рѣшали не случайные, но наслѣдственные и вселенскіе вопросы... Спрашивается: какъ случилось, что пути философіи разошлись съ христіанствомъ? Какъ случилось, что философское сознаніе ослѣпло къ христіанскому опыту?.. На эти вопросы современная религіозная критика идеализма не отвѣчаетъ. Болѣе того, стремится эти вопросы снять... Выборъ требуется твердый: идеализмъ или христіанство. И за этой альтернативой чувствуется другая: христіанство или философія; христіанство или метафизика... Въ отталкиваніи отъ нѣмецкаго идеализма современная религіозная мысль готова отречься отъ менная религіозная мысль готова отречься отъ всякой философіи вообще, отречься отъ самой проблематики, отсѣчь и воскресить метафизическую пытливость... Это показываеть, что споръ идеть не только объ идеализмѣ... Въ современной критикѣ идеализма дышетъ духъ Реформаціи... И въ дѣйствительности выборъ предла-

гается не между идеализмомъ и христіанствомъ, но между идеализмомъ и Реформаціей... Очень характерно, что тезисамъ идеалистовъ критика противопоставляетъ библейскіе тексты, измѣ-противопоставляеть библейскіе тексты, изм'в-ряеть идеализмъ суровой библейской м'вркой. Это вполн'в посл'вдовательно съ опред'вленной точки зр'внія. Однако, сперва сл'вдуеть доказать право на такой судъ... Требуется доказать право на отреченіе отъ христіанской исторіи, отъ историческаго христіанства. Ибо исторія свид'втельствуеть, что Церковь не угашала, но освящала метафизическую пытливость, что она изначала стремилась раскрыть и показать истину апостольскаго пропов'вданія, какъ истину разума, какъ истину и для разума. Церковь никогда не утверждала, что н'втъ ничего общаго между Іерусалимомъ и Афинами, между «школой» и Церковью. Есть глубокій смыслъ въ томъ факт'в, что именно греческій языкъ сталъ преимущественнымъ языкомъ христіанства; и такимъ остается и останется навсегда, — ибо это языкъ Новаго Зав'вта... Этимъ освящалась въ изв'встномъ смысл'в эллинская стихія, эллинскій путь духа. И нельзя отрекаться отъ эллинизма, не номъ смыслѣ эллинская стихія, эллинскій путь духа. И нельзя отрекаться отъ эллинизма, не посягая и на Писаніе, на Новый Завѣтъ... Страннымъ образомъ въ своемъ отношеніи къ христіанской исторіи современные протестантскіе ригористы почти что совпадають съ недавнимъ младоригліанскимъ либерализмомъ. Для нихъ исторія христіанства есть скорѣе исторія упадка, историческое христіанство есть компромиссъ; и эллинизація первохристіанства представляется имъ нѣкимъ оскверненіемъ первобытной суровой простоты. Новый ригоризмъ совсѣмъ не консервативенъ. Онъ весь въ протестѣ, весь въ разрывѣ; въ немъ есть дерзость возстанія. Можно сказать, новый ригоризмъ есть возстаніе противъ исторіи, противъ факта исторіи. Исторія представляется

дѣломъ человѣческимъ, слишкомъ человѣческимъ И есть воля къ небытію исторіи, къ небытію исторіи въ христіанствѣ. Представляется просто непонятнымъ, какъ можетъ быть исторія въ христіанствѣ, если весь смыслъ христіанской установки сводится къ тому, чтобы навѣки смолкла всякая плоть человѣческая въ истомѣ трепета передъ Божіей правдой, славой и судомъ... Отпадаетъ всякая проблематика, такъ какъ человѣкъ призванъ не вопрошать, но безмолвствовать и въ безмолвіи внимать нездѣшнему гласу. Невозможно религіозное творчество, невозможна христіанская культура, — въ религіи нечего творить, здѣсь творитъ только Богъ... Получается парадоксальный выводъ. Вся область творчества объявляется внѣ религіознаго закона, отпускается въ самозаконность инобытія. Квіетическій аскетизмъ оборачивается секуляризаціей. Отказъ отъ благословенія есть отказъ и отъ контроля. Культура только попускается. ризаціей. Отказъ отъ благословенія есть отказъ и отъ контроля. Культура только попускается. И вводится двузаконіе, оправдывается раздвоеніе... Современные ригористы повторяють старыхъ реформаторовъ. И въ этомъ источникъ ихъ неизбъжной неудачи... Не нужно особой прозорливости, чтобы замътить, какъ мало нъмецкіе идеалисты похожи на реформаторовъ. Эти два типа людей, два различныхъ и даже противоположныхъ психологическихъ типа. Однако, эта поляризація происходила внутри единаго духовнаго круга. Съ достаточнымъ основаніемъ сами идеалисты возводили свое родство къ Реформаціи. Не случайно Канта впослъдствіи признали «философомъ протестантизма». И не случайно нъмецкій идеализмъ своимъ вліяніемъ опредълиль цълую эпоху въ исторіи протестантскато ньмецки идеализмы своимы влиниемы определиль цёлую эпоху въ исторіи протестантска-го богословія. Все это было не только отреченіемь отъ Реформаціи. Это было неизб'єжнымь сл'єдствіемъ Реформаціи. Идеализмъ быль воз-

только послѣ реформаціи и только на моженъ почвъ Реформаціи. Это вовсе не значить, что идеалистическую философію можно логически дедуцировать изъ предпосылокъ Реформаціи, какъ то не разъ пытались дълать старые полемисты. Соотношеніе здісь много сложніве. Но несомнівню, что именно Реформація была главной причиной секуляризаціи новой европейской мысли. Не столько въ порядкъ прямого вліянія, сколько чрезъ свое мнимо-аскетическое отречение отъ метафизики, чрезъ свое философское недъланіе. Образовался разрывъ въ творческомъ сознаніи, произошла диссоціація историческихъ силъ. Лютеръ видѣлъ въ философіи «первоврага вѣры», cine Erzfeindin des Glaubens. И о первыхъ лютеранахъ католические полемисты того времени говорили, что отъ злонамъренности они отрицаютъ философію, ex malitia philosophiam rejiciunt. Ho протестантскій міръ не могъ обойтись безъ философіи. Сперва возстанавливается схоластика, возвращается Аристотель. Позже распространяется вліяніе Лейбница, и въ XVIII-мъ вѣкѣ побъждаетъ Вольфъ. Всего важнъе, что Реформація отказалась отъ христіанской иниціативы въ философіи. Это и сдфлало возможнымъ то возрожденіе дехристіанизированнаго эллинизма, которое совершилось въ XVIII-мъ въкъ и изъ котораго родился нъмецкій идеализмъ. (1) Есть и прямые генетическіе пути отъ Реформаціи нъ идеализпрежде всего, отъ нъмецкой мистики. Ригористическое раздѣленіе Бога и міра также благопріятствовало развитію убъжденія въ кнутости и естественной автономіи міра. Всего важнъе, конечно, было угашение историзма въ

<sup>1)</sup> См. интересную главу о протестантизм'в въ книг'в Е. В. Спекторскаго, Проблема соціальной физики въ XVII стольтіи, т. 2, Кіевъ, 1917, с. 188-375; срв. Р. Petersen, Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland, Leipzig, Meiner, 1921.

старопротестантскомъ міровоззрѣніи... Отсюда ясно, почему идеализмъ не можетъ быть побѣжденъ на почвѣ Реформаціи. Онъ можетъ быть осужденъ, отвергнутъ. И останется пустое мъсто, останется неутоленная жажда... Мысль останется беззащитной отъ своихъ внутреннихъ соблазновъ... Современная критика идеализма ясно показываетъ недостаточность Реформаціи...И дымается вопросъ о возможности и необходимости христіанской метафизики. Католическое ръшеніе не можеть быть принято. И воцерковленіе непреображеннаго Аристотеля не есть ръшеніе, но компромиссь. Остается творческій путь черезъ великое прошлое, черезъ патристику, чрезъ эти давніе опыты воцерковленія эллинизма. Но этотъ путь для протестантизма закрытъ. Кризисъ идеализма можетъ разръшиться только чрезъ кризисъ Реформаціи, только чрезъ духовный возврать въ Церковь... И въ будущее нътъ пути иного, какъ черезъ преданіе отцовъ.

Георгій В. Флоровскій.

Парижъ, октябрь 1930.

## ВСЕЛЕНСКІЕ СОБОРЫ. \*)

(По поводу «Обращенія къ православнымъ богословамъ»).

Въ русскомъ католическомъ журналъ «Китежъ» (1930 г. № 1) напечатанъ рядъ вопросовъ въ связи съ предстоящимъ велеградскимъ съъздомъ, на которые предлагается православнымъ богословамъ дать отвътъ. Редакція «Китежа» предпосылаеть этимъ вопросамъ замъчаніе, что они были переданы иниціаторами анкеты для напечатанія въ одинъ православный русскій журналь, который отказался это сдівлать. Редакція «Китежа» дѣлаетъ предположеніе, что этотъ отказъ послѣдовалъвъ силу того что анкета исходила отъ католиковъ. Не смъемъ ни въ малъйшей степени не довърять Редакціи, но позволимъ себъ замътить что отказъ могъ последовать не потому, что анкета исходить отъ католическихъ круговъ, но по причинамъ обусловленнымъ самой анкетой. Эта послъдняя составлена такимъ образомъ, что она не только преслъдуетъ выясненіе взглядовъ по вопросамъ исторіи вселенскихъ соборовъ и ихъ правомощности, но извъстнымъ образомъ направляетъ предполагаемые отвъты въ плоскость католической концепціи вселенскихъ соборовъ. Мы не боимся никакихъ вопросовъ. откуда бы они ни исходили, мы всегда рады и готовы всегда отвъчать на нихъ, если они преслъдуютъ выяснение только одной истины, если они касаются нашихъ взглядовъ и нашихъ върованій, но трудно бываеть отвъчать на такіе вопросы, которые въ себъ уже заключають отвътъ. Это значитъ или повторить эти отвъты или вступать, увы, въ безполезную полемику. Въ данномъ случаъ, отвъчая на предлагаемые вопросы, мы должны отъ какой-бы то ни было полемики, догматической или канонической, отказаться и мы надъемся, что от-

<sup>\*)</sup> Статья эта была просмотрѣна и одобрена профессорами Богословскаго Института въ Парижѣ о.С. Булгаковымъ и А.В. Карташевымъ. Редакція.

въты не вызовуть таковой, т.к. мы стремимся остаться въ области историческихъ фактовъ и тъхъ выводовъ, которые можно сдълать на основаніи этихъ фактовъ. Мы позволяемъ себъ отвътить не въ томъ порядкъ, въ какомъ заданы вопросы. Мы готовы даже заранъе согласиться, что печатаемые ниже строки не есть отвътъ на вопросы, а скоръе замъчанія по поводу этихъ вопросовъ.

Для того, чтобы установить общую точку зрънія на вселенскіе соборы, должно прежде всего строго ограничить тотъ матеріалъ, который имъется въ нашемъ распоряженіи. Историческій опыть православной и католической церкви по вопросу о вселенскихъ соборахъ не одинаковъ. Тогда какъмы, православные, признаемъ и только можемъ признать 7 вселенскихъ соборовъ, католическая церковь признаетъ ихъ во много разъ больше и ничто не мъшаетъ ей завтра созвать соборъ, признавъ его вселенскимъ. Если католические ученые въ своихъ сужденіяхъ исходять изъ своего объема историческаго опыта, то мы вполнъ естественно ограничиваемся тымы матеріаломы, который даеты намы исторія 7 вселенскихы соборовъ, признанныхъ православной церковью. По вопросу о вселенскихъ соборахъ у насъ нътъ другого матеріала. Такое ограничение матеріала вполнъ возможно и для католическаго богослова, такъ какъ эти соборы признаны и католической церковью. Изъ этого ограниченія вытекаетъ одно весьма важное слідствіе: первые 7 вселенскихъ соборовъ были не только церковнымъ институтомъ, но и государственнымъ. Это имперскій государственно-церковный институтъ. Здъсь не мъсто разбирать тъ причины, которыя привели къ образованію такого института. Можно лишь замѣтить, что появленіе этого института въ историческомъ процессъ было вполнъ законно и вызывалось совокупностью условій, въ которыхъ христіанская церковь находилась съ момента изданія Миланскаго указа. Эта особенность кладеть різкую грань между соборами до-константиновской эпохи и посладующими вселенскими соборами. Какъ чисто церковный институть, вселенскіе соборы продолжали д'вятельность предыдущихъ соборовъ и этой своей стороной І Никейскій соборъ тесно примыкаеть къ Антіохійскому собору 267 или 268 года. Государственные значение обусловлено ролью на нихъ римской государственной власти въ лицъ императора или его представителей и тамъ вліяніемъ, которое оказалъ и самъ соборъ и его постановленія на общую государственную жизнь.

Это было новымъ факторомъ не только въ исторіи церковныхъ соборовъ, но и въ исторіи церкви вообще. Естественно, что это участіе государственной власти и государственное значеніе соборовъ не могло не отразиться на самой структуръ вселенскихъ соборовъ. Они пріобрътаютъ цѣлый рядъ особенностей, которыхъ не знаютъ предыдущіе соборы. Эти измѣненія не идутъ особенно глубоко, не затрагиваютъ самого организма соборовъ, но тѣмъ не менѣе они имѣютъ весьма важное значеніе, т. к. создаютъ новыя формальныя условія авторитетности собора и его правомощности. Намъ придется нѣсколько остановиться на этихъ особенностяхъ для правильной оцѣнки предлагаемыхъ анкетой вопросовъ и для правильнаго отвѣта на нихъ.

Можно по разному относиться, по разному расцънивать, но нужно признать какъ фактъ, что христіанскій римскій и византійскій императоръ заняль въ церкви особое положеніе, которое выдвинуло его изъ ряда другихъ мірянъ. Онъ получиль такія полномочія и обязанности, которыхь не имьль ни одинъ другой мірянинъ. Однимъ изъ основныхъ такихъ полномочій быль созывь вселенскихь соборовь. Это было прерогативой императорской власти и было признано за нимъ самой церковью, самимъ вселенскимъ соборомъ, главами всъхъ церковныхъ округовъ, въ томъ числъ самими римскими папами. Это не означало, конечно, что императоръ принималъ самостоятельно свои ръшенія о созывъ собора. Онъ это дълалъ часто подъ вліяніемъ тіхъ или иныхъ церковныхъ или государственныхъ дъятелей, но конечно тъхъ, кто въ данный моменть быль ближе къ императору или чей авторитеть цънился императоромъ въ порядкъ его личныхъ отношеній. Императоръ не только не былъ обязанъ консультировать ихъ мнѣніе, но онъ могъ созвать соборъ тъхъ или иныхъ епископовъ вопреки ихъ желанію, въ томъ числъ вопреки воль и желанію римскаго папы. Задача статьи не позволяеть намъ привести выдержки изъ историческаго матеріала, подтверждающія это положеніе. Мы ограничимся только одной. Папа Левъ писалъ Өеодосію по поводу приглашенія на Разбойничій соборъ: «Хотя ко дню епископскаго собора, который назначенъ Вашимъ благочестіемъ, мнъ никакъ нельзя явиться, потому что на это не было прежнихъ примъровъ, и настоящая необходимость не позволяеть оставить своего города, особенно же потому, что предметъ въры такъ очевиденъ, что по разумнымъ причинамъ можно было бы удержаться и отъ созыванія собора (praesertim cum tam evidens fidei causa sit ut rationabilis ab indicenda synodo fuisset abstinendum)»\*) Тъмъ не менъе

<sup>\*)</sup> Mansi, t. v. p. 1325

папа послалъ своихъ легатовъ и соборъ состоялся. Аналогичный случай произошелъ съ тъмъ же папой по поводу созыва Халкедонскаго собора. \*) За главами церковныхъ округовъ оставалось право только просить императора о созывъ собора, но эти просьбы не были обязательны для императора. Все тотъ же папа Левъ, одинъ изъ величайшихъ папъ, чей авторитетъ стоялъ очень высоко, послъ Разбойничьяго собора, въ грозный часъ, когда ересь восторжествовала надъ православіемъ, когда заступники правой вѣры кровью заплатили за свою върность, а другіе должны были замолчать, могъ лишь со слезами умолять передъ гробницей св. Петра императора Валентиніана, чтобы онъ побудилъ Өеодосія созвать новый соборъ внутри Италіи. Өеодосій отклонилъ не только просьбу папы, но Валентиніана, своей матери и своей сестры. Ни одинъ вселенскій соборъ не могъ имъть мъсто безъ созыва его императоромъ. Намъ неизвъстно, чтобы въ теченіе долгой исторіи вселенскихъ соборовъ, какой-нибудь самый вліятельный церковный предстоятель рискнулъ созвать самъ лично вселенскій соборъ. Соборы созывались церковными предстоятелями часто и по разнымъ поводамъ, но ни одинъ такой соборъ не претендовалъ быть вселенскимъ. Изъ этого положенія объ исключительномъ правъ императора созывать соборы, вытекаетъ обратное положение: созывъ императоромъ собора есть одно изъ формальныхъ условій того, чтобы соборъ могъ быть признанъ вселенскимъ и авторитетнымъ. Принявши ръщение о созывъ вселенскаго собора, императоръ издавалъ свой сакрумъ. Этотъ сакрумъ посылался сначала главамъ митрополичьихъ округовъ, а впослъдствіи патраірхамъ. Въ немъ императоръ опредълялъ число членовъ собора: или предоставляя каждому митрополиту привести любое число подчиненныхъ ему епископовъ, или ограничивая это число. Но этого мало, императоръ могъ въ личномъ порядкъ пригласить того или иного епископа на соборъ, онъ же могъ отвести заранъе тъхъ лицъ, которыхъ присутствіе онъ считалъ почему либо неудобнымъ. Императоръ Өеодосій въ личномъ порядкъ пригласилъ на III вселенскій соборъ блаж. Августина, и тоть же императоръ запретилъ Өеодориту Киррскому присутствовать на Разбойничьемъ Соборъ. Такимъ образомъ количественный составъ собора до извъстной степени находился въ зависимости отъ императора. Посылая приглашенія на соборъ встьмъ митрополитамъ или патріархамъ, императоръ регулировалъ число приводимыхъ ими епископовъ. Церковь никогда не возражала противъ этого права императора и самое большее, чего она добивалась, это равномърности представи-

<sup>\*)</sup> Mansi t. v. p. 112

телей отъ митрополичьихъ округовъ. На вселенскомъ соборѣ должны были присутствовать всѣ областные митрополиты или патріархи или лично или въ лицѣ своихъ представителей. Присутствіе ихъ, какъ вообще всѣхъ приглашенныхъ, было обязательно, а уклоненіе влекло за собой извѣстныя послѣдствія, но отсутствіе того или иного представителя церкви не препятствовало собору открыть свои засѣданія. ІІ вселенскій соборъ не имѣлъ вообще представителей папы, папа Вигилій отказался принять участіе на V соборѣ, на VI и VII соборахъ не присутствовали всѣ восточные патріархи. Поэтому мы въ правѣ утверждать, что количественный составъ собора не являдся формальнымъ условіемъ ни признанія собора вселенскимъ, ни его авторитетности. Дѣйствительно, количественный составъ имѣвшихъ мѣсто вселенскихъ соборовъ очень сильно колеблется.\*)

Согласно установившейся традиціи, идущей еще изъ доконстантиновской эпохи, представителями церкви на соборахъ были епископы. Мы не имъемъ возможности здъсь разсматригать въ силу какихъ историческихъ или догматическихъ условій возникла эта традиція. Къ началу эпохи вселенскихъ соборовъ она была вполнъ установившейся. Только епископъ былъ полноправнымъ представителемъ церкви на соборъ. Если епископъ въ силу какихъ-либо условій не имълъ возможности присутствовать на соборъ, онъ вмъсто себя посылалъ другое лицо. Мы довольно часто видимъ на соборахъ пресвиторовъ, дьяконовъ и даже чтеца, которые представляють «лицо своего епископа». Они части собора въ такой же самой степени, въ какой и любой епископъ, но они не представители церкви, а представители своихъ епископовъ. Тъмъ не менъе, у насъ нътъ основаній утверждать, что епископальный составъ собора необходимое условіе вселенскаго собора. Наоборотъ, у насъ есть данныя, указывающія на измѣненіе состава вселенскаго собора по сравненію съ чисто-церковнымъ соборомъ. Государственная власть въ лицъ императора постепенно расширяеть составъ собора, вводя въ него тыхъ или иныхъ лицъ съ разными правами. Впервые Өеодосій вводитъ на Разбойничій соборъ 449 г. архимандритовъ, изъ которыхъ одинъ былъ безусловно полноправнымъ членомъ собора. Это нововведение не сразу привилось и съ монахами, которыхъ членами собора мы встръчаемъ только на 6 и 7 вселенскихъ соборахъ. Право участія на соборахъ въ качествъ его членовъ съ правомъ голоса признается за ними самимъ соборомъ. Это уже былъ шагъ мъняющій чисто епископальный составъ собора и мъняющій его въ сторону мірянъ. Съ точки зрѣнія

<sup>\*)</sup> См. вопросъ 4 (а и в)

каноническаго права монахи не принадлежатъ клиру, но и не разсматриваются, какъ простые міряне. Кромъ того расширеніе шло въ другомъ направленіи. Во вселенскихъ соборахъ участвовалъ или императоръ, или его представитель. Константинъ Великій приняль участіе на 1 вселенскомъ соборъ. Затьмъ мы встръчаемся съ императорами на 2, 4, 6 и 7 соборахъ. Въ тыхь случаяхь, когда императорь не присутствоваль вообще на соборъ или присутствовалъ только на одномъ или нъсколькихъ засъданіяхъ, онъ посылалъ своихъ легатовъ, такъ на III соборъ мы находимъ одного представителя императора, 2 представителей на соборъ 449 г., многочисленный сенатъ на 4. 6 и 7 соборахъ. Ни императоръ, ни его представители не могуть быть разсматриваемы, какъ полноправные члены собора. На ряду со спеціальными чиновниками, они приданы собору съ чисто внъшними по отношенію къ собору задачами. Ихъроль въ главномъ сводилась къ наблюденіямъ за полицейскимъ порядкомъ на соборъ, къ тому, чтобы соборъ выносилъ свои ръщенія вполнъ свободно, чтобы не было допущено ни съ какой стороны насилія. Они руководили иногда процессуальнымъ ходомъ засъданія, иногда даже, какъ это было на IV соборъ, высказывали свои догматиъескія убъжденія, но намъ неизвъстенъ ни одинъ случай, когда бы они приняли участіе въ вотумъ собора. Этими группами лицъ ограничивался составъ соборовъ. Такимъ образомъ намъ неизвъстны міряне, какъ члены собора,\*) но этими историческими данными еще не рышается вопросъ о допустимости мірянъ на вселенскій соборъ. Мы не знаемъ, въ какомъ бы направленіи пошло расширеніе состава вселенскаго собора, если бы институть вселенскихъ соборовъ продолжалъ свою д'вятельность въ томъ видь, въ какомъ онъ существовалъ. Измънившіяся отношенія церкви и государства, все возрастающее значение общественныхъ силъ, болъе активное участіе мірскаго элемента въ самой церкви могло бы привести къ участію на соборъ мірянъ съ правами, соотвътствующими ихъ положенію. Созванный императоромъ черезъ сакрумъ соборъ долженъ былъ обладать еще однимъ условіемъ для своей авторитетности: свободой мнъній и взглядовъ, высказываемыхъ членами собора и ръшеніемъ, вынесеннымъ свободно безъ угрозъ, давленія съ чьей бы то ни было стороны. \*\*) Какъ мы упоминали, личное присутствіе императора должно было быть гарантіей этой

<sup>\*)</sup> См. вопросъ 4 (а) «могли ли на соборахъ и міряне быть представители церкви». Можно указать еще на ІІ Никейскій со боръ. Повидимому на какихъ-то совъщаніяхъ, которыя происходили или на соборъ, или около него приняли участіе міряне и даже язычники.

<sup>\*\*)</sup> Cм. вопросъ 4 (д)

свободы. Вотъ почему довольно часто соборъ и его отдъльные члены добивались этого присутствія. Въ тъхъ случаяхъ, когда свобода была стъснена, когда были допущены насилія и угрозы, авторитетность собора уменьшалась и это было причиной требованія кассацій ръшеній собора. Такъ было съ соборомъ 449 г. Папа Левъ, требуя отмъны Разбойничьяго собора, какъ причину такой просьбы выдвигаетъ нарушеніе Діоспоромъ Александр. свободы мнъній и примъненіе имъ угрозъ и насилія.

Предметомъ сужденія вселенскаго собора являются главнымъ образомъ истины въры.\*) Всъ вселенскіе соборы созывались императоромъ для обсужденія опредъленнаго еретическаго ученія и для правильнаго формулированія соотвътствующаго православнаго ученія. Императоръ, созывая соборъ, ставилъ опредъленную задачу собору, ради которой соборъ созывался. Вселенскіе соборы не имъли задачей чисто-позитивное догматическое изслъдованіе, т. е. соборъ не созывался ради установленія догматовъ, потенціально содержащихся въ православномъ ученіи Церкви. Его задача была отрицательной: соборъ обсуждалъ только тъ вопросы въры, которыя предварительно неправильно были раскрыты въ еретическихъ ученіяхъ. Вполнъ естественно, что осужденія еретическаго ученія могло быть на основ'є православнаго ученія. Чтобы то или иное учение стало предметомъ обсуждения собора, необходимо, чтобы оно было предварительно поставлено въ церковномъ сознаніи, какъ неправильное, какъ искажающее смыслъ христіанскаго ученія и, что особенно важно, чтобы оно было осуждено церковнымъ сознаніемъ. Предварительная, такъ сказать, предсоборная работа должна произойти въ самой церкви; необходимо чтобы съ особой силой назръла потребность въ единомъ и единственномъ формулированіи православнаго ученія, выраженіемъ котораго долженъ быть вселенскій соборъ. Имъя опредъленную задачу, тъмъ не менъе соборъ не былъ ограниченъ этой задачей. Есть обычай на соборъ, послъ того какъ опредълено само важное, заниматься другими необходимыми вопросами» ( Έτέρα τινὰ, ἀναγκαῖα γυμνάζεσθαι хаі тυπουσθαι\*\*). Дъйствительно соборъ переходиль къ обсужденію текущихъ задачъ: судъ надъ разными лицами, разборъ разнаго рода дълъ, вопросы каноническаго характера, вызванные условіемъ времени и исторической обстановкой. Все, что имъло отношеніе къ церкви, къ жизни клира и мірянъ, всь вопросы, которые посредственно или непосредственно затрагивали интересы церкви, могли обсуждаться и обсуждались на соборъ. Каждый членъ собора имълъ право иниціативы

<sup>\*)</sup> См. вопросъ 7 (a, b, c, d, f, g,)
\*\*) Mansi, VII, p. 425.

на соборъ, а поэтому очень трудно ограничить кругъ вопросовъ, подлежащихъ разсмотрънію собора. Всь рышенія такого рода, принятыя на соборъ, суть ръшенія окончательныя, но, конечно, они не могуть быть разсматриваемы въ одной плоскости съ догматами въры, формулированными на соборъ. Эти послъднія абсолютныя истины, не допускающія никакихъ измѣненій или ограниченій; раскрытыя въ опредъленный историческій моментъ, онъ сами внъ времени. Каноническія ръшенія вызваны временемъ и потребностью опредъленной исторической эпохи. Совокупнос ь условій, вызвавшихъ эти ръшенія, можетъ измъниться и потребность въ нихъ пройдетъ.

Техника принятія ръшеній на соборь, особенно просамъвъры, не поддается научному изследованію. Принципъ ръшенія по большинству голосовъ былъ изв'єстенъ грекамъ и римлянамъ: большинствомъ голосовъ принимались ръшенія на греческихъ хогуй и въ римскихъ провинціальныхъ собраніяхъ. связанныхъ съ культомъ императора.\*) Этотъ принципъ не могь быть вполнъ принять христіанскими соборами. Мы бы не могли охарактеризовать технику принятія ръшеній соборахъ, какъ принятіе ръшеній по большинству голосовъ, особенно такъ, какъ она существуетъ въ нашихъ представительныхъ учрежденіяхъ.\*\*)Это не означаетъ, что собравшіеся члены собора были одного мньнія, что на соборь не было ни меньшинства, ни большинства. Задача заключалась именно въ томъ, чтобы въ результатъ обмъна мнъній, споровъ, доказательствъ принять такое ръшеніе, которое было бы истинно, ръшение не эмпирическаго человъческаго ума, а при содъйствіи благодати Св. Духа, которая собираєть соборъ. \*\*\*) Принятіе рышенія большинствомы голосовы вы представительныхы учрежденіяхъ не исключаетъ истинности мнѣнія меньшинства, или точнъе совмъщаетъ правильность мнъній и большинства и меньшинства, почему и оставляетъ за меньшинствомъ право оставаться при своемъ мнъніи, домагаться побъды этого мнънія въ томъ же самомъ учрежденіи. Истина въры, формулированная правильно, богооткровенная истина, исключаетъ возможность всякого иного мнѣнія, она обязательна для всякаго.

<sup>\*)</sup> См. вопросъ 2.

\*\*) Ср. положеніе анкеты: «Отъ IV вѣка на вселенскихъ соборахъ всѣ спорные вопросы рѣщались большинствомъ голосовъ» \*\*\*) Ср. вопросъ императора Маркіана IV собору: «Пусть **CHAMET** ΒΑΤΟΝ COΘΟΡΑ, CO COZACIA Λυ ΒΟΙΣΧΟ ΕΠΙΚΟΠΟΒΟ (Χατά συναίνεσιν πάντων των έπισκόπων ) вынесло ръшеніе, которое сейчасъ прочитано (Манзи, VII, кол. 169) и аналогическій вопросъ имп. Константина Погоната: «Пусть скажеть святой и вселенскій соборь, съ со**επασίя πα θετέχε επασκοποθε ( κατά συναίνεσιν πάντων τῶν ἐπισκόπων )** вынесло ръшеніе, которое только что прочитано.» Манзи, т. XI, кол. 656;

кто въ церкви. Большинство и меньшинство возможны на соборъ лишь до опредъленія истины въры. Оно лежить на путяхъ къ опредъленію этой истины. Количество на соборъ не имъетъ правового значенія. Соборъ является однимъ изъ орудій, черезъ который раскрывается въчная истина въры. Въ силу этого, постановленія собора не могутъ быть объектомъ въры. или объектомъ увъренности въ ихъ правдивости.\*) Объектомъ въры становится истина въры благодатно раскрытая на соборъ. Соборъ не только эмпирическое учрежденіе, но и мистически благодатный организмъ.

Единственное истинное рѣшеніе собора предполагаеть, что осужденіе соборомъпротивоположнаго ученія есть осужденіе абсолютное и также для всѣхъ обязательное, т. е. осужденіе ученія означаеть, что оно «опасно, губительно, искажено, непраздиво, собершенно ложно, совершенно ошибочно.» Конечно ни о какомъ релятивизмѣ въ области догматическаго сужденія собора не можеть быть рѣчи.\*\*)

Соблюденіе всехъ указанныхъ выше формальныхъ услогій необходимыхъ для той эпохи, когда имели место вселенскіе соборы, показываютъ неповрежденность эмпирической стороны собора. Они еще являются полной гарантіей того, что не поереждена мистическая сторона собора, что соблюдено основное матеріальное условіе, т. е. :действительное раскрытіе соборомъ истины веры. Примеромъ такихъ безблагодатныхъ соборовъ, созванныхъ, какъ вселенскій съ соблюденіемъ всёхъ

формальныхъ условій, могутъ служить иконоборческіе соборы.

«Испытывайте духовъ, отъ Бога ли они» (Іоанна 4, І) этого апостольскаго правила Церковь строго держалась. Послъ собора наступало принятіе и усвоеніе соборныхъ рішеній. Это принятіе им'єло задачей установить, что соборъ не только вынесъ свободно и единодушно свои ръшенія, но что онъ дъйствовалъ въ полномъ согласіи со Св. Писаніемъ и Преданіемъ, съ ученіемъ Церкви, что его ръшенія были не только съ соизволенія членовъ собора, но и Св. Духа. Оно имьло нісколько моментовъ. Прежде всего должно было последовать принятіе со стороны императора. Своимъ утвержденіемъ онъ не только признаваль за постановленіями собора силу государственныхъ законовъ, но ихъ и принималъ, какъ первый членъ Церкви въ силу того особаго положенія которое онъ имоль въ Церкви въ качествъ носителя высшей имперской власти. «Константинъ во Христъ Бога царь и императоръ Римскій COΓΛΑCΗΛCЯ ( ἀνέγνωμεν καὶ συνηνέσαμεν »). \*\*\*) прочиталъ

<sup>\*)</sup> См. вопросъ 6 (a)
\*\*) См. вопросъ 7 (h, i, к, l, v, n et o)
\*\*\*) Манзи, XI, стр. 650.

Такъ подписался Константинъ Погонатъ подъ постановленіями 6 вселенскаго собора. Онъ «прочиталъ и согласился» какъ βασιλεύς μ αὐτοχράτως ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ, ЧΤΟ ΟΒΗΑΨΑΠΟ, ЧΤΟ ΟΗЪ ижъ не только принимаеть самъ, но что онъ обязывается особымъ актомъ дать имъ силу государственныхъ законовъ. Съ момента утвержденія императоромъ они становятся обяэательными для вськъ его подданныхъ, но этимъ принятіе и усвоеніе постановленій собора не исчерпываются. Ръшенія собора должны быть приняты общимъ тъломъ Церкви, какъ клиромъ такъ и мірянами. Насколько важно такое принятіе видно изъ того, что сами соборы были заинтересованы имъть за собой паже въ моментъ своей пъятельности общую массу церковнаго народа. І Ефесскій соборъ спеціальными посланіями на имя клира и мірянъ извъщаеть о принятыхъ ръшеніяхъ, ища въ нихъ поддержки и одобренія. Значеніе такого принятія и усвоенія церковнымъ тъломъ очень ясно видно изъ примъра иконоборческихъ соборовъ. Императорская власть могла заставить часть епископовъ принять постановленія, но не могла заставить всю церковь. Другой примъръ значенія принятія мы находимъ въ исторіи III вселенскаго собора. Естественно, что принятіе и усвоеніе церковью постановленій собора находить свое выражение въ формъ принятия ихъ епископами, какъ представителями церкви. Разумъется, что для епископовъ, присутствующихъ на соборъ, такое принятіе происходило на самомъ соборъ. Остальныхъ епископовъ, клиръ и мірянъ соборъ извещалъ своими посланіями. Темъ важне каоедра, занимаемая епископомъ, чъмъ выше его личный авторитеть, тымъ важные его согласіе. Въ этомъ положеніи въ особомъ положеніи оказались римскіе епископы. Первенствующее по чести положение ихъ каоедры, ихъ моральный и религіозный авторитеть въ эпоху вселенскихъ соборовъ, ихъ большая независимость отъ императорской власти, общирность ихъ территоріи и народовъ, имъ подв'єдомыхъ, ихъ догматическая устойчивость и върность, — все это создавало особое значеніе, какое имълъ голосъ римскаго первосвященника для принятія рышенія собора. Имьется одно обстоятельство, которое невольно, можеть быть, выдвигало и усиливало это значеніе папы. Первоначально случайно, а потомъ въ силу установившагося обычая папы не присутствовали лично ни на одномъ вселенскомъ соборъ, посылая на нихъ только своихъ представителей. Всльдствій этого, папы давали свое согласіе\*) не на самомъ соборъ, какъ это дълало большинство патріарховъ и епископовъ, а въ отдъльномъ порядкъ послъ собора.

предварительное согласіе давалось его легатами на самомъ соборъ.

Поэтому мы вполнъ можемъ согласиться съ авторомъ анкеты, что для авторитетности собора необходимо было принятіе и согласіе папы, но въ такой же мъръ, въ какой необходимо было согласіе остальныхъ патріарховъ. Формально здъсь нътъ никакой разницы. Все значеніе принятія и усвоенія папой зависило отъ его религіознаго и моральнаго авторитета. Историческій матеріалъ не даетъ намъ право утверждать большее. Это послъдующее послъ собора принятія и усвоеніе его постановленій объясняеть указанный выше фактъ, что отсутствіе того или иного епископа, даже патріарха, не является препятствіемъ для признанія собора вселенскимъ. Оно восполнялось этимъ принятіемъ.

Истины в'ъры, раскрытые на вселенскомъ собор'в и принятыя и признанныя Церковью, какъ богооткровенныя, суть непогр'вшимыя догматы. Поэтому каждый посл'вдующій соборъ торжественно заявлялъ о своей в'врности догматическимъ опредъленіямъ предыдущихъ соборовъ.\*)

Намъ остается для разсмотрѣнія 5 и 6 вопросы. Мы считаемъ, что эти вопросы имѣютъ цѣлью выяснить происхожденіе соборной дѣятельности. Вопросъ этотъ настолько сложенъ, настолько разнообразны даваемые отвѣты, что мы позволяемъ себѣ его не касаться. Каково бы ни было ученіе о происхожденіи соборовъ, для православнаго сознанія соборъ, а тѣмъ болѣе вселенскій является высшей формой церковной дѣятельности, носителемъ высшей церковной власти во всѣхъ ея функціяхъ. Высказывая это убѣжденіе или даже своего рода вѣрованіе, мы остаемся въ области исторіи, ибо церковь въ теченіе многихъ вѣковъ не знапа другой высшей власти.\*\*)

На этомъ мы кончаемъ. Мы все время старались оставаться въ области историческихъ фактовъ, мы все время говорили не вообще о вселенскихъ соборахъ, а объ имъвшихъ мъсто

<sup>\*)</sup> Поэтому не приходится говорить объ исправленіи однимъ соборомъ догматическихъ постановленій другого собора. Въ частности нельзя разсматривать Халкедонскій соборъ, какъ исправленіе Ефесскаго, но лишь какъ дальнѣйшее расширеніе и утонченіе. Тоносъ папы Льва, который легь въ основу догматическихъ опредѣленій собора, повториль въ основняхъ чертахъ Антіохійскій символъ (См. вопросъ №). Что касается І вопроса о томъ, приписывался ли во ІІ столѣтіи соборамъ тотъ же авторитеть, какъ вселенскимъ, то автору анкеты слѣдовало бы болѣе точно опредѣлить, о какихъ именно соборахъ ІІ вѣка идетъ рѣчь. Наши свѣдѣнія о нихъ незначительны и во многихъ случаяхъ совершенно предположительны.

<sup>\*)</sup> Что касается затрагиваемаго этими вопросами православнаго ученія о Церкви, то оно изложено въ стать проф. о. Сергія Булгакова: «Очерки ученія о Церкви» («Путь» 1925 г.). и «Das Selbstbewusstsein der Kirche» (Orienf und Occident), 1930).

7 вселенскихъ соборахъ. Говоря о формальныхъ условіяхъ авторитетности вселенскихъ соборовъ, мы до извѣстной степени намѣренно не касались тѣхъ уклоненій, которыя имѣли мѣсто въ дѣятельности соборовъ. Мы считаемъ, что на этихъ страницахъ нѣтъ надобности ихъ указывать и подчеркивать. Если для негативной критики эти уклоненія могутъ быть предметомъ нападокъ, попыткой унизить авторитетъ соборовъ, то для вѣрующаго они являются лишь доказательствомъ Божьяго промысла надъ Церковью. Несмотря на тѣ или иные недочеты, соборы раскрыли истину, которая живетъ въ Церкви.

Такова обстановка, таковы условія, въ которыхъ дъйствовали вселенскіе соборы, но это не значить, что будущій соборъ долженъ полностью повторить всь эти условія. Извъстная историческая эпоха пережита, и нътъ данныхъ, которыя бы говорили о возможности ея возврата. Всеченскіе соборъ, какъ государственно церковный институтъ неповторимъ, но тымь не менте будущій вселенскій соборь, если онь состоится, долженъ быть преемственно связаннымъ съ предыдущими вселенскими соборами, какъ церковнымъ институтомъ. Отправной точкой дъятельности такого собора было бы сохранение догматовъ въры, раскрытыхъ на предыдущихъ соборахъ. Отпаденіе государственной стороны соборовъ должно, конечно, привести къ измъненію многихъ формальныхъ условій. Каковы будуть эти новыя условія, мы не беремся сказать. Когда явиться возможность созыва собора, то Церковью будуть выработаны и эти новыя условія.

Н. Н. Афанасьевъ.

## ОТВЪТЪ Н. А. БЕРДЯЕВУ ПО ПОВОДУ АНТРОПОСОФІИ

То, что говорить объ антропософіи Н. А. Бердяевъ во второмъ томъ своей Философіи свободнаго духа», создаетъ невърное представленіе объ этомъ теченіи.

Бердяевъ считаетъ, что теософія Е. П. Блаватской и антропософія Р. Штейнера пытаются дать отвѣты на дѣйствительные запросы современнаго человѣчества, и что поэтому они заслуживаютъ болѣе серьезнаго къ нимъ отношенія, чѣмъ то, которое они встрѣчаютъ со стороны офиціальныхъ представителей современной культуры (ст. 117 т. II). И все же посвящая сорокъ пять страницъ своей книги этимъ теченіямъ, Бердяевъ самъ не считаетъ нужнымъ ихъ различать. Это постоянное смѣшеніе обоихъ теченій крайне затрудняетъ читателя. Мы разсмотримъ лишь тѣ его положенія, которыя относятся къ антропософіи, предоставляя теософамъ отвѣчать со своей стороны по своему.

Бердяевъ опредъляетъ «теософичнымъ» всякое созерцаніе (?) «синтезирующее философію и религію» (ст. 114, т. II), признакомъ же подлинной теософіи онъ считаетъ «опьяненность», которой не находитъ у В. Штейнера. Къ этой «опьяненной» теософіи онъ относитъ Кабаллу, Гераклита, Платона, Діонисія Ареопагита, Беме, Экхарта, Баадера, Соловьева. — Да, но дъло въ томъ, что личный лирическій павосъ больщинствомъ изъ нижъ превзойденъ и, кромѣ того, «опьяненность» никакъ не можетъ быть признакомъ божественной мудрости.

Мудрость передъ Господомъ, безуміе для міра сего, но сама въ себъ она не безуміе и не «опьяненіе». Безуміе передъ Господомъ мудрость міра сего, и преодолѣвая эту «мудрость міра сего», мистики (и въ еще въ большей степени юродивые), мѣняя сознаніе, дѣйствительно переживають «опьяненіе». Быть можетъ возразятъчто это уже имъ сказано и привести изъ «Философіи свободнаго духа» хотя бы ст. 161, гдъ говорится, что въра «опрокидываеть установившіяся формы сознанія и послѣ этого духовнаго опыта» открывается новая возможность знанія міра духовнаго, божественнаго. Новый высшій гнозисъ не отрицается върой...»

Но дъло въ томъ, что самъ Бердяевъ не считается съ имъ же высказанымъ, когда дъло касается опирающагося на опытъ духовнаго знанія, провърить который можно лишь на основаніи подобнаго же опыта «внъ единаго общаго опыта эти истины (т. е. истины религіи и откровенія) мертвы» и (ст. 165) утверждаетъ Бердяевъ (- такъ что, не имъя напримъръ, «опыта о перевоплощении и онъ не долженъ бы о немъ высказываться -). Но этотъ признакъ относится скоръе къ переходному состоянію, къ замутенному преломленію божественной мудрости человьческимъ духомъ не вполнъ очищеннымъ отъ эмоціональности, духомъ не свободнымъ, а плъненнымъ плотью.

Однако, въ виду нашего черезмърнаго развитія въ сторону мудрости міра сего, намъ стала далека и непонятна «божественная мудрость», мы безпомощно ищемъ ея внъшнихъ признаковъ, и конкретность ея принимается за символическое выражение философскаго содержанія, ея напряженіе — за опьяненность. Эта недопонятость современниками теософіи прошлыхъ въковъ и побудила Р. Штейнера къ сообщенію божественной мудрости въ формахъ, доступныхъ нашему современному сознанію.

Бердяевъ не правъ даже со своей точки зрънія, когда ищетъ въ стилть изложенія общаго признака, по которому можно было бы опредълять, — отнести ли то или иное «синтетическое» произведение къ божественной мудрости или же къ религіозному умствованію. Такой подходъ къ вопросу намъ кажется поверхностнымъ, и мы не останавливались бы на немъ, если бы Бердяевъ не придавалъ ему такого значенія. Въ первой части его «Философіи свободнаго духа» (ст. 168) мы находимъ основы къ гораздо болъе глубокому подходу. Тамъ онъ пишетъ: «Откровеніе всегда предполагало процессь развитія (1) въ міръ и человъчествъ, динамическое движение сознания снизу вверхъ(2). Такіе процессы проистекали и въ языческомъ міръ. И тамъ человъчество въ измъненіяхъ структуры своего познанія (3), въ расширеніяхъ и углубленіяхъ своего опыта готовилось къ принятію Христова свъта, центральнаго событія въ духовной жизни міра». Воть слова какъ бы всецьло взятыя у Р. Штейнера, посвятившаго этому вопросу цълую книгу «Христіанство какъ мистическій факть». Книга эта вышла въ русскомъ переводъ еще до войны и Бердяеву извъстна. Почему же, относясь серьезно къ антропософіи, онъ цитируеть только то, что не приняль?(4)

Курсивъ мой, Н. Т.
 Представленіе нъсколько упрощено.

<sup>3)</sup> Курсивъ мой, Н. Т.

<sup>4)</sup> На той же 168 и слъдующихъ страницахъ мы находимъ перечень предшествующихъ культуръ въ той же послъдовательности и съ тъми же хараткеристиками ихъ, которыя даны въ эзотеризмъ. Туть Бердяевъ является блестящимъ примъромъ плодотворности

Но сейчасъ намъ важно другое. Изъ приведенной цитаты мы видимъ, что для Бердяева откровеніе, то есть нисхожденіе духа, то есть Божественная мудрость въ выраженіи своемъ опредѣляется «степенью развитія въ мірѣ и человѣчествѣ» и «структурой сознанія» данной эпохи, слѣдовательно ликъ божественной мудрости, ея оболочка, вещей обличеніе невидимыхъ, не можетъ не мѣняться въ исторіи. Все течеть, и въ одинъ потокъ не войдеть дважды. — Гераклитъ говорилъ не такъ какъ Беме, и Штейнеръ не такъ, какъ оба они. Онъ говорилъ новымъ временамъ по новому.

Въ новое время человъческое сознание выработало научный метоль. Естественное знаніе, охвативь область естественнаго опыта, дало естествознаніе, которое, выработавъ научные методы, стало наукой о міръ. Духовное знаніе (предшествующее въ человъчествъ знанію естественному) обладало отъ начала духовнымъ опытомъ, но лишь послъ того, какъ нашей культурой быль выработань научный методь, могло оно быть проработано въ формахъ духовной науки. Р. Штейнаръ обладалъ возможностью сверхчувственнаго опыта, какъ ясновидець, и какъ естественникъ по образованію, былъ во всеоружіи современныхъ научныхъ методовъ. Онъ могъ поставить себъ задачей — положить основы «духовной науки» и это стало работой всей его жизни. Нельзя говорить объ антропософіи, не ставъ въ опредъленное положение по отношению къ этому утверждению ея основателя. Тутъ основная проблема въ отношеніи къ «духовной наукѣ». Такъ: наука именно и есть точка касанія двухъ пирамидъ, нисходящей божественной и восходящей природной. И въ этомъ невысказываемая имъ основа непріятія Бердяева. \*)

Нельзя намъ было не указать на это, но нельзя и Бердяеву не разобраться по существу въ различіяхъ между наукой, любовью къ мудрости, мистикой и оккультизмомъ. Отсюда и раздражительный тонъ и запутанность: точно тъсно ему становится съ его тео-космо-философіей. Даже между знаніемъ и

такихъ сообщеній духовнаго знанія для нашего времени. Не можетъ быть рѣчи о томъ, что Берлинъ взялъ ихъ слѣпо на вѣру, но усвоивъ ихъ онъ не могъ уже отъ нихъ отказаться и они дали ему перспективу, въ которой укладывается его дальнѣйшая самостоятельная работа.

<sup>\*)</sup> Въ I т. Фил. Своб. Духа онъ признаетъ «общеобязательность» за истинами естественныхъ наукъ и математики, и не признаетъ ее за истинами о духъ, будь это «философія», «религія» или «откровеніе», которыя общи лишь для людей «духовно близкихъ и родныхъ» и потому «внъ единаго общаго духовнаго опыта эти истины мертвы». И хотя Бердяевъ говоритъ, что «духовный опытъ есть личный и сверхличный разумъ, онъ никогда не есть только мой опытъ» (ст. 162 по 165, т. I), но не идетъ дальше къ признанію возможности объективнаго общезначимаго духовнаго опыта.

върой нътъ у него различія. Увлекающій къ истинъ есть проповъдникъ, онъ можеть обращаться къ чувству, говорить какъ Таулеръ — на проповъдяхъ котораго паства была такъ захвачена, что по сорока человъкъ теряло сознаніе. Въра — это знаніе истины, не переступившее порогъ земного сознанія. Путь сознанія на родину нашей въры есть путь посвященія». «Вы познаете Истину, и Истина сдълаетъ васъ свободными». (Іоанна 8, 32). На этой свободъ основаны правила поведенія посвященнаго по отношенію къ людямъ. Правила этой свободы Р. Штейнеръ выражаетъ такъ: «каждый твой поступокъ и каждое твое слово обставляй такъ, чтобы не было съ твоей стороны вмъшательства въ свободное ръшеніе ни одного человъка». (Путь къ посвященію, ст. 16).

\* \*

Обратимся къ основнымъ утвержденіямъ Бердяева, не вѣрнымъ по существу и давшимъ поводъ къ совершенному искаженію антропософіи Р. Штейнера въ русскомъ общественномъ мнѣніи.

Раздражительность и полемическій тонъ Бердяева мы оставимъ въ сторонъ. Нападки его на антропософію становятся понятными изъ его упрековъ по адресу богословія: «Въ церковномъ богословіи совершенно не раскрыто ученіе о космось и лишь очень одностороние раскрыто ученіе о человъкъ» (стр. 139 т. II) (1) «Церковное сознаніе въ наше время все болье и больетеряеть космическій характерь... въ таинствахъ видять исключительно ихъ психологическую и соціальную сторону и не видять стороны космической. Номинализмъ въ церковномъ сознаніи побъждаеть реализмъ» (ст. 140). Мы не можемъ умножать выдержекъ, но уже изъ приведеннаго ясно, что Бердяевъ видить необходимость появленія въ наше время того, что дало бы отвъты на все наростающую потребность пониманія духовныхъ основъ нашей жизни. Появляется духовная наука, и вотъ, встръчаясь съ нею, чаемой и ожидаемой, Бердяевъ видить въ ней не то, что хотълъ; она преломляется въ его сознаніи въ свою противоположность. (2).

<sup>1)</sup> Упреки эти отчасти несправедливы: чтобы «вскрыть ученіе» о космост и человть, надо его знать, и хотя оно вписано въ Евангеліи и богослуженіи, но нужны традиціи или духъ, чтобы прочитать ихъ — духъ же втеть гдт хочеть.

<sup>2)</sup> Вотъ уже въ продолжени 15 лѣтъ Бердяевъ не перестаетъ нападать на это движеніе, которое до сихъ поръ не занималось имъ и не отвѣчало ему, которое мало извѣстно въ русскихъ кругахъ, и ему самому представляется неспособнымъ стать ни движеніемъ культурнымъ, ни народнымъ, а лишь отвѣчающимъ запросамъ нюдей весьма средняго уровня. Если бы самъ Бердяевъ вѣрилъ своему освѣщенію антропософіи и своей оцѣнкъ ея дѣйственной силы, развѣ не оставилъ бы онъ ее въ покоъ и не игнорировалъ бы?

Приведемъ кратко эти его представленія:

- 1. Антропософія, раздвигая область познанія на событія космическія, теряеть конкретное представленіе о Богь въ «божественномъ».
- 2. Занимаясь вопросами эволюціи и перевоплощенія, растворяєть въ оболочкахъ конкретную человѣческую личность.
- 3. Потерявъ Бога и человъка, не имъетъ подхода къ Богочеловъку и стоитъ внъ христіанства, несмотря на признаніе Христа.
- 4. Воплощеніе Его не принимается, какъ и въ несторіанской ереси.
  - 5. Христосъ распыляется въ · Христовъ импульсъ».

Что же говорить объ этомъ въ дъйствительности сама антропософія?

Начнемъ по порядку съ перваго изъ приведенныхъ утвержденій Бердяева. Отвъты будутъ вынужденно общи и кратки, они основаны на огромномъ матерьялъ данномъ Р. Штейнеромъ, и каждый вопросъ требовалъ бы пространной статьи.

- I. «Антропософія теряетъ Бога въ «божественномъ». Расширеніе познанія на міръ духовный, въ которомъ дъйственны божественныя Іерархіи или Чины Ангельскіе не посягаеть ни въ чемъ на бытіе Бога: знаніе промежуточнаго уясняеть дистанц.ю — неизмъримую высоту конечнаго, являющагося предъломъ, а не этапомъ познан я, а слъдовательно и не можетъ быть предметомъ науки, даже духовной. Обвинение Бердяева указываеть лишь на то, что Р. Штейнерь исполняль заповъдь, такъ часто забываемую другими «не пріемли Имени Господа Бога твоего всуе». Слова и понятія наши слишкомъ связаны съ физическимъ міромъ, они не способны охватить духовное и закръпляють его въ формы ему не свойственныя. Поэтому Р. Штейнеръ, какъ впорочемъ всъ люди духовнаго опыта, избъгалъ опредъленій. Задача духовной науки — дать сознанію путь къ потерянному слову. Найдя слово приблизится человъкъ къ Отцу «У не миста отсутствуетъ ощущение Отца», говоритъ Штейнеръ и, по его духовнымъ изслъдованіямъ, тотъ «опыть богообщенія», который доступенъ подлинно върующему человъку и на который такъ опирается Бердяевъ, къ Отцу непосредственно не относится.
- II. Бердяеву представляется, что въ ученіи антропософіи о человъкъ исчезаетъ личность: «Духовное я не есть личность, личность образуется лишь въ соединеніи съ физическимъ, эфирнымъ и астральнымъ тъломъ какъ преходящій временный эволюціонный синтевъ элементовъ, слагающихся и разлагающихся», и когда «составныя части разъединяются, то личность исчезаетъ». (ст. 127). Въ такомъ случаъ наша жизнь дъйствительно была бы безсмысленна! Но духовная наука говоритъ иначе:

Человъкъ принадлежитъ духовному міру, родина его «я» въ духъ. Ядро человъческой личности или «съмя жизни» есть божественная сущность. Облекаясь въ различныя оболочки, само оно не является оболочкой, а носителемъ оболочекъ во время земной жизни. «Задача человъческаго духа, пока онъ идетъ отъ воплощенія къ воплощенію состоить въ воздъйствіи на физическій тьлесный міръ... Духъ человъка долженъ, между двумя воплощеніями, постоянно вновь обитать въ странъ духовъ, чтобы, вооруживщись тъмъ, что онъ оттуда приноситъ, снова имъть возможность приступить къ физической жизни... Земной міръ явля тся одновременно полемъ дъйствія и ученія». (ст. 126-127. Духовъдъніе). Въ себъ замкнутый человъческій духъ дъйствуеть и учится на землъ, пока не кончится его путь изъ воплощенія въ воплощение. Онъ имъетъ свою біографію и является въ подлинномъ смыслъ высшимъ «я» или духовной «Самостью» (Selbst) человъка носителемъ личности. Это я (Selbst) и есть то, что какъ единое все вновь проявляется при каждомъ воплощении. Оно переносить плоды прежнихъ жизней въ послъдующія. Это носитель резултатовъ прошлыхъ воплощеній». (ст. 138. Духов.). Тутъ важно, во-первыхъ, то, что «носитель» результатовъ самъ не есть результать, не есть продукть эволюціоннаго развитія; вступающій въ періодъ воплощеній, чтобы вынести изъ нихъ результать, этоть «носитель» — духовень и божествень по своей природь. Но онъ не безликая божественная субстанція, не безличное «едо» (какъ это представляется Бердяеву). Во вторыхъ: плоды или результаты земныхъ жизней, добытые собственнымъ страданіемъ и дъйствіемъ въчной сущности, стали какъ бы духовной плотью «носителя результатовъ» — онъ носить свой «ликъ» этотъ ликъ единственный въ своемъ родъ, не преходящій, уже въчный, но еще становящійся. Наше «Я» или Самость включаеть въ себя ядро личности и ликъ ея. Такъ вскрывается въ антропософіи творчество личности. Изъ приведеннаго ясно, что Бердяевъ неправильно поняль это ученіе, утверждая что: «антропософическое ученіе объ «едо», о духовномъ «я» не есть ученіе о личности. Это едо — совершенно безлично, оно слагается съ тълами разныхъ плановъ и потомъ отдъляется отъ нихъ, личность человъческая есть лишь временное сложение» (ст. 128 Фил. Своб. духа).

Такимъ «временнымъ сложеніемъ» дѣйствительно представляется сама себѣ личность, пока не достигла опредѣленной ступени развитія, при которой и въ земной жизни человѣческій духъ ощущаетъ себя, какъ духъ. Тогда «самъ онъ какъ мыслящее духовное существо является гражданиномъ страны духовъ и сотоварищемъ всего, что живетъ въ этой области міра» (ст. 144 Духовѣд.). Земля «поле дѣятельности и ученія», она для насъ является необходимымъ условіемъ творчества нашей личности. Чтобы вступить въ земной кругъ нашъ духъ облекается цѣлымъ

рядомъ оболочекъ (касаться этой подробно разработанной области духовной науки насъ завело бы слишкомъ далеко), и во время земной жизни человъческій «духъ присутствуєть внутри человъческаго чувственнаго тъла». Поэтому онъ и «познаеть себя какъ духъ, хотя — познавая черезъ физическія условія познаетъ себя только какъ тъневой отблескъ духа какъ мысль» (Тамъ же). Розоблачаясь, отпуская свои оболочки, человъкъ растворяеть психофизическій комплексь, который и Бердяевымь, конечно, не принимается за подлинную «личность», такой элементарной ошибки мы, конечно, не станемъ ему приписывать. Человъкъживетъ на землъ дъйствительно и эта жизнь существенна для «Я». Ея осознаніе и усвоеніе происходить лишь частично въ активный періодъ, т. е. во время воплощенія; результаты выявляются съ процессомъ развоплощенія, вплоть до расторенія душевной оболочки. На этомъ основана тревога Бердяева: --«отрицается безконечное значеніе индивидуальной души»., «непреходящее значение за индивидуальнымъ именемъ человъка», «единой неповторяемой личности человъка (имя рекъ)». -- Да, и съточки зрънія антропософіи безконечно значеніе индивидуальной души, единой и неповторяемой, — она біографія человъческаго духа, то, что создаеть его Самость, его личность. Ставши духомъ, она не перестала быть, — она стала своимъ результатомъ и пріобщилась непереходящему бытію. Проблема личности это проблема микрокосма. «Я» встръчаясь съ «не я» создаетъ свою личность, она задана въ въчной сущности и свободно осуществляется въ условіяхъ времени. Когда личность человъка осуществится, и творчество ея будеть завершено, тогда получить она «Новое Имя» и тогда «времени больше не будетъ». Тогда не будеть нащей теперещней личности «имя рекъ», но лучщее и подлинпое «мое» войдеть какъ слагаемое Новаго Имени. Самость человъка состоить изъ содержанія и формы (въ какой либо изъ терминологій, здъсь это значенія не имъетъ). Чтобы понять это правильно, необходимо усложняющее дополнение. «Какъ ледъ есть лишь форма, въ которой существуеть вода, такъ и чувственныя вещи лишь форма, въ которой существуютъ и духовныя существа. Если понять это, то станеть понятно и то, что, подобно тому какъ вода въ ледъ, также и міръ духа можетъ переходить въ міръ душъ, а этотъ послѣдній — «въ чувственный міръ (ст. 144. Духов.). Не «осколки эволюціи Сатурна, Солнца и Луны» представляють изъ себя нашъ міръ, какъ думаеть Бердяевь, а четвертый день творенія вь тоть чась, когда человькь на землъ способенъ сказать себъ Я». Заканчивая книгу «Духовъдъніе» (по нъмецки Theosophie) или «введеніе въ сверхчувственное познаніе міра и назначеніе человъка», которой пользуется Бердяевъ и изъ которой мы все время цитировали, Р. Штейнеръ говорить: «Не должно смъщивать этого единенія личности со всеобъемлющей жизнью духа, съ уничтожающимъ личность раствореніемъ ее во всеобщемъ духѣ. Такое «исчезновеніе» не имѣетъ мѣста, при истинномъ развитіи личности. И въ отношеніи духовнаго міра она остается какъ личность. Получается не преодолѣніе личности, а ея наивысшее выявленіе» (ст. 196. Духов.).

Перейдемъ къ вопросамъ о христіанствъ. Какъ основатель антропософски оріентированной духовной науки, Р. Штейнеръ поставилъ себъ задачей говорить лишь о томъ, что является результатомъ его непосредственнаго, личнаго духовнаго опыта и изслъдованія. Изъ этихъ источниковъ онъ говориль о христіанствъ, не опираясь ни на «писаніе», ни на «преданіе», и если бы о событіяхъ въ Палестинъ не сохранилось ни того, ни другого (говорилъ онъ многократно), - это ни въ чемъ бы не измѣнило его изложенія. Онъ утверждалъ, что содержаніе христіанской религіи есть выраженіе того, что подлинно есть; истинны ея являются выражені мъ событій, значеніе и связь которыхъ открыты въ духовномъ міръ. Вещей обличеніе невидимыхъ создаетъ возможность въры. Но не познаваемы для чувственнаго сознанія въ тълъ. Двуестество, искупленіе, воскресеніе они реально познаваемы лишь внъ тъла, познаніемъ пуховнымъ. Сообщеніе результатовъ этого духовнаго познанія въ формахъ, свойстьенныхъ нашему обычному сознанію, могутъ быть поняты нами при условіи съ нашей стороны непредвзятости. Религозное міроощущеніе не упраздняется, а восполняется такимъ понименіемъ.

Никакое изслѣдованіе не можеть умалить Истину, и подлинное знаніе не можеть не совпадать съ ней. Р. Штейнеръ своими путями приходить и приводить насъ къ пониманію такой дословной точности Евангелія, о которой до сихъ поръ, безъ духовной науки, и представленія не имѣли. Это могло бы служить къ умноженію радости каждаго христіанина, и открыло доступы къ вѣрѣ многимъ людямъ, не имѣвщимъ его. Но на эту тему не можетъ быть полемики. Мы ограничимся указаніемъ на то, что достигла духовная наука въ этихъ вопросахъ — находятся ли эти достиженія внѣ христіанства, пусть судять обь этомъ тѣ, кто считаетъ себя къ тому призваннымъ.

III — о Богочеловъкъ. Воплощеніе Слова есть центральное событіе — не только для человъчества и для каждаго человъка, но и для самой Земли и для міра духовныхъ существъ. Изъ предыдущаго мы видимъ, какое значеніе имъетъ человъческая личность, какъ ея становленіе опредъляетъ само существованіе природнаго міра. Искупленіе человъчества является и искупленіемъ земли. Духовное знаніе о человъкъ углубляетъ отношеніе къ Іисусу, благоговъніе пастуховъ передъ яслями напольяется содержаніемъ мудрости восточныхъ волхвовъ.

Но искупленіе челов' вчества могло быть совершено только Іисусомъ Христосъ водитель не только человъка, но и высшихъ і рархій во встьхь восходящихь мірахъ, этому учить та наука, которая вошла въ нашу культуру подъ знаменіемъ современной эзотерики; появленіе этой эзотерики въ XII-XIII въкъ стало, какъ нами раньше указано, начиная съ этого времени исторической необходимостью» («Духовное водительство человъка и человъчества» Р. Штейнеръ). Но духовная наука видить въ Христъ не только духовное, но и земное существо и указываеть на опасность возникающаго въ наше время теченія, которое инспирирують «отставшія духовныя существа, которыя хотять вселить въ людей убъждение, что Евангелія представляють изъ себя лишь аллегоріи опредъленныхъ космическихъ отношеній«; такое заблужденіе должно привести людей къ выводамъ, что «никакого реально-эзмного Христа не существовало» (тамъ же) (1) Тогда какъ правильное понимание Христа какъ водителя «выражающаго собою весь космосъ» приводить къ тому, что «можно изобразить земную жизнь Христа, указывая для каждаго отдъльнаго событія его жизни космическія соотношенія, которыя благодаря самому Христу безпрерывно дъйствують на земное бытіе» (тамъ же).

IV. Не правъ Бердяевъ, понимающій ученіе духовной науки о богочеловѣчествѣ какъ «несторіанство, для котораго двѣ природы въ Христѣ оставались раздѣлены» (ст. 127 Фил. Св. Духа). Для антропософіи центральнымъ событіемъ въ мірѣ и человѣчествѣ является воплощеніе Христа въ Іисусѣ, это событіе историческое и космическое заразъ, — тутъ полное сліяніе съ человѣческимъ существомъ вплоть до причастія божества къ смерти, событіе единое и неповторяемое. «Когда мистерія Голговы совершилась, все, что изъ Космоса изошло на Христа, перешло въ духовную субстанцію земли, и соединено съ тѣхъ поръ съ Духомъ земли» (Р. Штейнеръ «Духовное водительство)».

V. Съ этимъ находится въ тъсной связи и то, что говоритъ Р. Штейнеръ о христовомъ «импульсъ». Этимъ современнымъ и какъ бы незамътнымъ выраженіемъ онъ пользуется вмъсто словъ Павла — «не я, но Христосъ во мнъ». Объ этомъ переживаніи и о «пути въ Дамаскъ» ему приходилось говорить постоянно. — Подъ этимъ знакомъ стоитъ наша эпоха, и это причина появленія въ наши дни духовной науки. «Когда по пути въ Дамаскъ ап. Павелъ сталъ ясновидящимъ, онъ понялъ, что то, что пребывало до тъхъ поръ въ Космосъ, перешло въ Духъ земли. И каждый можетъ въ этомъ убъдиться, кто сумъетъ дорасти въ своей душъ до личнаго переживанія событія подъ Дамаскомъ. Въ XX стольтіи появятся люди, которымъ дано будетъ духовно

<sup>1)</sup> То, въ чемъ Бердяевъ упрекаетъ антропософію.

пережить явленіе Христа ап. Павлу. До сихъ поръ явленіе это могли переживать только тѣ люди, которые усваивали себѣ ясновидческія силы эзотерическимъ путемъ; въ будущемъ, благодаря развитію человѣчества, естественнымъ путемъ сдѣлается возможнымъ для окрѣпшихъ силъ души лицезрѣніе Христа въ сферѣ Духа земли. Съ опредѣленнаго момента ХХ столѣтія это станетъ возможнымъ какъ повторное переживаніе событія подъ Дамаскомъ для нѣкоторыхъ людей» (тамъ же). Путемъ хочетъ стать для человѣка мудрость антропософіи.

\* \*

Закончимъ эту работу попыткой объяснить ощибку Бердяева, она типична и потому представляетъ изъ себя общій интересъ. Штейнеръ создалъ науку, Бердяевъ же увидълъ въ его трудъ «учебникъ» и представилъ себъ, что и подходить къ нему слъдуетъ, какъ въ гимназіи къ учебнику географіи. Онъ даже считаетъ, что самъ Штейнеръ ничего иного не требовалъ. Бердяевъ говорить: «оно (т. е. теософское и антропософское теченіе) не возстало противъ навыковъ мысли человъка XIX въка. не требовало отъ него никакихъ жертвъ, никакого подвига въры, никакого духовнаго переворота» (ст. 115 т. II). Въ дъйствительности, Р. Штейнеръ обращался къ такому мышленію, какимъ оно должно быть въ XX в., а «навыки» оставшіеся съ XIX въка и далъе онъ называлъ «предвзятостью», и «непредвзятость мышленія» считаль необходимымь условіемь пониманія духовной науки. Никогда онъ не говорилъ о духовномъ познаніи, не ставя условія непредвзятости, но слишкомъ часто читатели пропускали это безъ вниманія. — а Штейнеръ разсчитываль на повышенную внимательность тыхь, кто хочеть идти къ такому познанію. Приведемъ рядъ цитать по поводу мышленія, какъ средства познанія физическаго и духовнаго, изъ лекціи, читанной въ Лондонъ объ «сккультной наукъ и окультномъ развитіи». (Журналъ «Антропософія» 1929 г. пп. 8, 9). Оккультное развитіе (а тъмъ болъе понимание сообщений) имъетъ мъсто на основании того, что уже существуеть въ человъческой душъ. Первая (изъ упомянутыхъ въ лекціи) сккультная энергія происходить изъ высшаго развитія мышленія, обыкновенно примъняемаго въ общеніи съ внъшнимъ міромъ». «Существенная особенность обычнаго мышленія (которое зависить оть впечатлівній полученныхъ черезъ органы чувствъ), — въ томъ, что каждое проявленіе мышленія повреждаеть нервную систему, особенно же мозгъ». Признакомъ обычнаго мышленія является связь съ памятью: знанія связанныя съфизическимъ міромъ удерживаются и сохраняются въ нашей памяти. Но человъку свойствененъ и другой родъ познанія, который не удерживается въ памяти. Этотъ

родъ познанія мы принуждены добывать каждый разъ за ново живымъ внутреннимъ процессомъ. Не сохраненіе памяти является признакомъ чистаго мышленія, которое мы способны развить и укрѣплять при помощи упражненія въ медитаціи, — о ней же говорится слѣдующее: «Въ медитаціи (беремъ идею, не исходящую изъ воспріятія органовъ чувствъ) мы удерживаемъ мысль отъ соединенія съ мозгомъ. Такое мышленіе не вызываетъ въ нашей нервной системѣ никакого процесса разрушенія (поэтому не даетъ физическаго утомленія). Въ медитаціи мы достигаемъ освобожденія внутренней силы мышленія отъ физическаго тпъла, какъ инструмента». Достиженіе этого даетъ возможность «выйти изъ тѣла и разсматривать его какъ нѣчто внѣшнее». Активному овладѣнію чистой мыслью предшествуетъ каждому человѣку присущая возможность слѣдить и понимать сообщеніе изъ области этой мысли: изученіе предшествуетъ знанію.

Вь наше время знаніе не умѣютъ себѣ представить иначе, какъ безблагодатнымъ. Поэтому мы позваляемъ себѣ привести нѣсколько длинную выдержку изъ лекціи Р. Штейнера, вз лядъ котораго отличается отъ всѣхъ «навыковъ современнаго мышленія», но это не принимается во вниманіе и изъ за словъ возникаютъ самыя основныя недоразумѣнія. Общераспространенное воззрѣніе по этому поводу выражаетъ Бердяевъ въ своемъ утвержденіи, что «въ сущности Теософія (по смыслу это относится у него къ антропософіи) не знаетъ откровенія, и этимъ опредѣляются всѣ ея особенности» (ст. 137 Фил. Св. Духа). «Теософія отличается отъ христіанства прєжде всего тѣмъ, что христіанство есть религія благодати, теософія же безблагодатна» (ст. 133, Фил. Св. Духа).

Итакъ обратимся къ цитатъ изъ цикла лекцій, читанныхъ Р. Штейнеромъ въ 1911 г. въ Берлинъ. Циклъ XXXV, лекція III.

«Представимъ себѣ совершенно заполняющее душу настроеніе безкорыстнаго самоотреченія въ созерцаніи; въ этомъ настроеніи мы имѣемъ то, что — хотя бы въ видѣ предчувствія или отзвука — необходимо какъ настроеніе, п. ч. безъ этого мы по правдѣ никогда бы не могли придти къ тому, что даетъ высшее знаніе. Кто не можетъ никогда испытатъ такого настроенія самоотдачи, тотъ не можетъ придти къ высшему знанію. Такъ какъ это является противополежностью этого настроенія? Своеволіе, утвержденіе своеволія. Тутъ мы имѣемъ оба полюса міровой жизни: потеря себя въ самоотдачѣ созерцаемому и самовольное — самоутвержденіе. Это великія противоположности. Для принятія Мудрости своеволіе убійственно. Въ обычной жизни знаютъ своеволіе лишь въ его проявленіи въ видѣ предвзятости; предвзятость же всегда препятствуетъ болѣе высокому пониманію. То, что здѣсь называется самоотдачей, надо мыслить въ повышен-

ной степени, т. к. дъйствительно представить себъ это возможно лишь вступивъ въ духовные міры. Тамъ человѣкъ долженъ быть въ состояніи перєжить эту себя - утерю, по меньшей мъръ какъ настроеніе. Поэтому должно постоянно все снова и снова быть подчеркнуто, что мы никогда не придемъ къ высшему знанію, если работаемъ какъ обычная наука и обычное повседневное мышленіе. Намъ должно стать ясно: обычная наука и повседневно мышленіе работають, исходя изъ обычной человъческой воли при помощи всего созданнаго нашимъ своеволіемъ, при помощи наслъдственныхъ или воспитанныхъ въ насъ ощущеній и чувствъ. На этоть счеть мсжно очень сильно ошибаться. Говорять, напримъръ,: «Тутъ приходится принимать какую-то науку, предлагаемую какъ духовную науку или антропоссфію; но я ничего не хочу принимать кромъ того, что соотвътствуеть всему, что я уже могу себъ представить; я ничего не хочу принимать не провъривъ. «Конечно, не провъреннаго не слъдуетъ принимать. Но нельзя сдълать и шагу впередъ, если принять только провъренное. И тотъ, кто хочетъ стать ясновидящимъ, никогда не скажеть, что онъ хочеть принимать лишь то, что онъ предварительно провърилъ; онъ долженъ быть совершенно отъ свободенъ всякаго себялюбія и своеволія и всего сжидать отъ того, что идетъ идетъ ему навстръчу изъ міра и что нельзя назвать иначе, какъ словомъ Благодать. Онъ всего ожидаеть отъ озаренія благодати. Въдь такимъ образомъ достигается ясновидческое познаніе? Только тъмъ, что человъкъ въ состояніи выключить все, чему когда либо учился. Обычно человъкъ думаеть: «У меня мое собственное сужденіе». Въ дъйствительности же, онъ долженъ бы сказать себъ: оно состоить изъ того, что я освъжилъ въ себъ изъ мыслей предковъ или изъ того, къ чему побуждають инстинкты и т.д. Никто не считаеть этого собственными сужденіями человъка, но тъ, кто больше всего напирають на свои «собственныя сужденія», не знають, насколько они находятся на поводу собственной предвзятости. Все это должно быть изгнано прочь, если хочешь придти къ высшему знанію. Пустой должна стать душа и способной спокойно ждать того, что можеть придти къ ней изъ скрытаго тайнаго міра, свободнаго отъ пространства и времени, свободнаго отъ предметовъ и дъйствій. Никогда не слъдуетъ думать, что мы мсжемъ силой стяжать ясновидческое познаніе; мы можемъ только создать настроеніе, которымъ встръчаемъ то, что являетъ себя намъ какъ Откровеніе или Озареніе и того, что приходить къ намъ, мы не можемъ ждать иначе, какъ благодати, которая насъ одаряетъ».

Н. Тургенева.

## СПОРЪ ОБЪ АНТРОПОСОФІИ

(Отвътъ Н. Тургеньевой).

Споръ объ антропософіи такъ же труденъ, какъ и всякій споръ о въръ. Въра есть обличение вещей невидимыхъ и часто то, что видить върующій, для невърующаго остается невидимымъ. Это дълается яснымъ при всякомъ споръ христіанъ съ нехристіанами. Антропософія считаеть себя наукой, духовнымь знаніемъ, путь къ которому раскрыть для всякаго, кто хочетъ имъ пойти. Но для меня несомнънно, что антропософія есть въра и вт ра авторитарная, въра въ самаго Р. Штейнера и въ посвященныхъ учителей, въра въ подлинность опыта другихъ, который не можещь самъ провърить, въра въ книги, въ которыхъ разсказано о строъ космоса и эволюціи космоса, въра въ перевоплощение, которое не можеть быть для всъхъ антропсфосовъ предметомъ опытнаго знанія. Но въра антропософическая находится въ худшемъ положеніи, чемъ въра христіанская, именно потому, что она утверждаеть себя, какъ знаніе, а не какъ въра. Между тъмъ, антропософы требуютъ совсъмъ особеннаго отношенія и къ антропософическимъ книгамъ, и къ антропософическому ученію, и къ самому Р. Штейнеру. Когда судять о Р. Штейнеръ по его книгамъ и относятся къ нимъ, какъ ко всякимъ другимъ книгамъ, подлежащимъ критикъ и оцънкъ, то это антропософовъ возмущаетъ. Всегда кажется, что прикасаещся къ священному для адептовъ, къ чему нельзя подходить съ обычной критикой и оцфикой. Это и значить, что антропософія есть въроисповъданіе, а не свободное изслъдование и не свободная наука. Духовное знание требуетъ особаго духовнаго состоянія и этимъ принципально отличается отъ науки. Отвътъ мнъ Н. Тургеньевой даетъ прекрасный поводъ высказать точнъе мое отношение къ нъкоторымъ сторонамъ антропософіи. Прежде всего долженъ сказать, что я не писалъ въ своей книгъ «Филос фія свободнаго духа» спеціально объ антропософіи. Меня интересоваль родовой теософическій типъ, къ которому принадлежитъ и антропософія, хотя мнъ извъстны существенныя различія между теософами и антропасофами. Можно въдь говорить о родовомъ типъ христіанскаго міросозерцанія, въ который войдеть и православіе, и католичество и протестантизмъ, хотя между разными христіанскими въроисповъданіями существують большія различія и даже вражда и борьба. Для внъшнихъ, все-таки, всъ върующіе во Христа, какъ сына Божьяго и Спасителя, принадлежатъ къ одному міру. И вотъ родовой типъ, къ которому одинаково принадлележить и теософія и антропософія, я опредъляю словомъ космософія: онъ не теоцентриченъ и не антропоцентриченъ, а космоцетриченъ. Въ этомъ типъ мысли и созерцанія и Богъ и человъкъ подавлены оксмосомъ. Можетъ-быть это даже заслуга теософіи и оккультизма, что они ставять проблему космическаго гнозиса, который, казалось, совсемъ быль вытеснень изъ христіанскаго міровозэрѣнія. Антропософія Штейнера такъ же космоцентрична и космософична, какъ и всякая теософія, книги его полны все тъми-же схемами о строеніи и эволюціи космоса, которыя извъстны изъ теософическихъ книгъ. Правда Штейнеръ болъе сосредоточенъ на человъкъ и болъе удъляетъ ему мъста, чъмъ теософы восточнаго типа, черпающіе свою мудрость изъ Индіи. Но и для Штейнера человъкъ подавленъ космическими силами и зависить отъ космическихъ эволюцій. Въ этомъ сходство его со старыми христіанскими гностиками. Я не сомнъваюсь, что въ антропософіи есть довольно сильные христіанскіе элементы, какъ они были у гностиковъ, и въ этомъ Штейнеръ отличается отъ теософовъ, отъ Блаватской, которая браманизмъ ставила выше, чъмъ христіанства. Но различіе антропософіи отъ христіанства въ томъ, что для нея, какъ и для гностиковъ первыхъ въковъ, не соверщилось освобожденія человъческаго духа отъ власти космическихъ силъ, отъ космическаго прельщенія. Античный дохристіанскій человъкъ былъ погруженъ въ космическую жизнь и находился въ ея власти, онъ зависълъ отъ космическихъ іерархій, отъ духовъ и демоновъ природы. Съ этимъ связана была власть рока надъ человъкомъ. Древняя мудрость была, по преимуществу, мудростью космической и лишь на вершинахъ своихъ приближалась къ Божеству. Величайшее дъяніе, совершенное христіанствомъ, и было освобожденіемъ человъка отъ власти космома. Черезъ христіанство обрълъ человъкъ свободу духа и судьба его была поставлена въ непосредственную зависимость отъ Бога. Между тъмъ, теософическія теченія вновь подчиняють человъка космическимъ іерархіямъ и этимъ ослабляють его духовную свободу. Въ этомъ главное столкновение теософіи и христіанства. Зависимость человъка отъ космоса, неизбъжность для человъка проходить черезъ космическія эволюціи, опредъляется монизмомъ теософическаго мышленія. Монизмъ, отрицая различіе по природъ между Богомъ и міромъ, погружаетъ человъка въ космосъ, видитъ въ немъ твореніе космоса, а не Бога, созданіе космической эволюціи и въ концѣ концовъ отрицаетъ безусловное значеніе и вѣчность человѣка.

Теософія и, въ частности, наиболъе интересное и замъчательное въ ней направление — антропософія — требуеть болъе внимательнаго и серьезнаго къ себъ отношенія, чъмъ это было до сихъ поръ со стороны науки и религіи. Популярность теософическихъ теченій среди современнаго культурнаго слоя совсъмъ не случайна. Она объясняется тъмъ, что эти теченія отвъчають какой-то неотложной и существенной потребности современной души. Теософія и антропософія пытаются дать отвътъ на три запроса современнаго человъка, переживающаго кризисъ и ищущаго духовнаго міра и духовной жизни. Эти запросы я-бы формулировалъ такъ: 1) примиреніе противоръчій между наукой и религіей, знаніемъ и върой, которыя создали невыносимый для современнаго сознанія конфликть; 2) раскрытіе путей возрастанія духовной жизни, непосредственнаго пріобщенія къ духовнымъ мірамъ; 3) разръщеніе проблемы судьбы человъческой души въ ученіи о перевоплощеніи, преодол вающемъ непереносимую длясов всти идею в в чныхъ адскихъ мукъ. Можно признать невърными и нехристіанскими отвъты теософіи и антропософіи, но нельзя не признать значительности и неотложности самихъ вопрощаній. Изъ глубины христіанства долженъ раскрыться религіозный гнозись или религіозная философія, примиряющая конфликть религіи и науки, должна раскрыться болье напряженная духовность и должно быть переработано эсхатологическое учені о конечныхъ судьбахъ человъческой души, преодолъвающее ужасъ и терроръ. Теософическія теченія суть симптомы кризиса научнаго міросоверцанія, господствующаго въ XIX въкъ, и христіанства. въ которомъ въ послъдніе въка произошло ослабленіе духовности, окостенъніе и вырожденіе. Кризисъ идетъ съ двухъ противоположныхъ сторонъ. Антропософія требуеть къ себъ серьезнаго вниманія еще потому, что она представляеть собой одну изъ формъ оккультизма. Оккультизмъ же, несмотря на приставшіе къ нему подозрительные и щарлатанскіе элементы, есть міровое явленіе, и традиція его идеть съ самаго начала человъческой исторіи. Наука, которая сама имъетъ магическіе истоки, относилась легкомысленно и несерьезно къ оккультивизму, обнаруживая этимъ некритическій догматизмъ. И теперь въ самой наукъ происходитъ расширение въ сторону изученія явленій оккультивнаго порядка.

По поводу моего отношенія къ антропософіи долженъ сказать, что у меня нѣтъ никакого предубѣжденія и вражды къ Р. Штейнеру, котораго я лично встрѣчалъ и слыхалъ, есть даже скорѣе симпатія къ нему, какъ къ человѣку, который дѣлалъ героическіе усилія прорваться къ ду-

ховному міру, къ человъку трагическому въ своей богооставленности (слово «богооставленность» не означаетъ здъсь въ моихъ устахъ порицаніе и осужденіе, а лишь опредъленіе духовнаго типа; Ницше, котораго я очень люблю и которому многимъ обязанъ, также принадлежитъ къ типу богооставленныхъ; богооставленность пережилъ въ своемъ человъчествъ даже Господь Іисусъ Христосъ). Но книги Штейнера, которыя я довольно хорошо знаю, я дъйствительно не очень люблю и считаю принадлежащими все къ тому-же безличному роду теософическихъ произведеній, напоминающихъ учебники минералогіи или географіи. Н. Тургеньева впала въ недоразумъніе по поводу слова «опьяненность», употребленному мною въ отношеніи къ теософіи Я. Беме и другихъ теософовъ прошлаго. Это не болъе чъмъ фигурально-образное выраженіе, обозначающее вдохновленіе и одержимость Богомъ. которыя отражаются въ стиль писаній. Я не считаю «опьяненность» признакомъ истинной теософіи и мистики. Наоборотъ я твердо понимаю, что именно православные учителя духовно-мистической жизни усиленно рекомендують трезвеніе и предостерегають противь ложной экзальтаціи. Но книги по мистической теософіи имфеть свой стиль. Этого стиля нъть въ писаніяхъ Штейнера. Стиль этотъ въченъ и онъ совсъмъ не можетъ мъняться отъ научныхъ успъховъ XIX въка. Теософія есть богомудріе и она невозможна безъ упоминанія имени Божьяго, какъ невозможна молитва безъпризыванія имени Божьяго. И если Штейнеръ въ большей части своихъ книгъ, какъ въ «Теософіи» и въ «Духовной Наукъ», почти совсъмъ не упоминаетъ имени Божьяго, то это не потому, что онъ помнитъ заповъдь о томъ, что не слъдуетъ поминать имени Божьяго всуе, а потому, что для него Богъ замъненъ божественнымъ космосомъ, потому что онъ изъ матерьялизма XIX в. прорывается къ божественному, а не къ Богу.

Отвътъ мой Н. Тургеньевой будетъ сосредоточенъ главнымъ образомъ на двухъ проблемахъ—на отношеніи духовнаго знанія и науки и отношеніи антропософіи къ человъческой личности. Въ своемъ отношеніи къ наукъ Р. Штейнеръ принадлежитъ еще къ XIX въку — въку эволюцінизма и натуралистическаго монизма, онъ въ этомъ отношеніи не человъкъ XX въка. Онъ потрясенъ естественными науками въ той формъ, которую онъ приняли во вторую половину прошлаго въка, и хочетъ согласовать съ ними познаніе духовныхъ міровъ. Онъ оріентированъ главнымъ образомъ на наукахъ біологическихъ, дарвинизмъ, нынъ разбитый, современенъ ему. Штейнера наиболье компрометируетъ близость и симпатія къ Геккелю, вульгарному монисту, сомнительному ученому, который сейчасъ не пользуется никакимъ авторитетомъ въ наукъ и философіи и котораго

уже никто не принимаеть въ серьезъ. Совсъмъ не біологія сейчасъ въ центръ научнаго движенія въка, а, конечно, физика, которая переживаеть эпоху великихъ открытій и революціонныхъ переворотовъ. Это біологія въ XIX вѣкѣ создала матерьялизмъ. Физика въ ХХ въкъ не только сокрушила матерьялизмъ, но уничтожила и самую матерію. Мы живемъ въ вѣкъ Эйнштейна, радіо, теоріи кванть, и т. п.,а совсъмъ не въ въкъ Геккеля, эволюціонизма и пр. Это показываеть, что желаніе Штейнера согласовать духовное ученіе съ эволюціонными и даже матеріалистическими навыками мысли современнаго ему европейца есть желаніе преходящее и характерное лишь для извъстнаго времени. Духовное знаніе или знаніе о духъ совству не можетъ походить на естественныя науки. Нъмецкая философія достаточно выяснила принципіальное различіе между науками о духъ и естественными науками. Да и духовная наука Штейнера требуеть духовнаго опыта, котораго не требують не только естественныя науки, но и вообще науки, и потому она не должна была бы называться наукой. Штейнеръ остается эволюціонистомъ и въ этомъ я вижу самую слабую сторону антропософіи. Эволюціонизмъ XIX вѣка совершенно преодолънъ философскимъ и научнымъ движеніемъ XX въка, хотя это не означаетъ конечно, отрицаніе самаго факта развитія. Нельзя говорить объ эволюціи въ духовномъ міръ и духовной жизни, говорить можно только о творчествъ. Эволюція всегда основана на необходимости, творчество же на свободъ. Если духовное знаніе возможно, то оно есть знаніе о вѣчномъ, которое не мъняется отъ перехода отъ одного столътія къ другому и оть развитія естественных наукъ. Штейнеръ нарущаеть границы естественныхъ наукъ и переноситъ ихъ на духовные планы. У него между наукой и духовнымъ знаніемъ нѣтъ прерывности, и это ведеть къ натурализиціи духа. Штейнеръ не только эволюціонисть, но и монисть, и этимъ опредъляются нехристіанскія стороны его міросозерцанія. Это ясно видно въ его книгъ «Филоссфія свободы», которая написана, какъ книга философская, а не теософическая. Въ этой книгь нъть настоящей свободы, такъ какъ свободы не можетъ быть для монизма. Свобода у Штейнера есть продукть развитія, она не изначальна, она детерминирована. Человъкъ дълается свободенъ въ процессъ космическаго развитія. Свободу духа невозможно понять эволюціонно и монистически. Развитіе можеть зависьть отъ свободы и за нимъ могутъ скрываться творческіе свободные акты, но свобода не можетъ зависъть отъ развитія. Человъкъ опредъляется въ своемъ духовномъ пути и въ своей духовной свободъ не космическими силами и не космической эволюціи, онъ — творческій дізятель въ мірі, опирающійся на духовную силу, которую онъ почерпаеть не изъ міра и не изъ

космическихъ процессовъ. Это существенно для христіанскаго міросозерцанія. Штейнеръ признаетъ развитіе человѣка и развитіе его свободы, но въ сущности отрицаетъ творчество человѣка изъ свободы, потому что онъ монистъ. Я не могу развить здѣсь своихъ мыслей, а могу только формулировать противоположеніе.

Н. Тургеньева не убъдила меня, что антропософія признаеть личность. Въ защиту того, что антропософія признаеть личность, она приводить слъдующее: «Ядро человъческой личности или «съмя жизни» есть божественная сущность. Облекаясь въ различныя оболочки, само оно не является оболочкой, а носителемъ оболочекъ во время земной жизни». И дальше: «Человъческій духъ дъйствуеть и учится на земль, пока не кончится его путь изъ воплощенія въ воплощеніе. Онъ имъетъ свою біографію и является въ подлинномъ смыслъ высшимъ «я» или духовной «самостью» (Selbst) человъка, носителемъ личности. Это «я» (Selbst) и есть то, что какъ единое вновь проявляется при каждомъ воплощеніи». Это и доказываетъ какъ разъ обратное тому, что хочетъ Н. Тургеньева. Приведу со своей стороны мъсто изъ «Die Geheimwissenschaft» Штейнера: «Die Geheimwissenschaft ... sagt durschaus nich, dass das Ich Gott ist, sondern nur, das es mit Gott von einerlei Art und Wesenheit ist ... Wie der Tropfen sich zu dem Meere verhalt, so verhalt sich das «Ich» zu Gott. Der Mencsh Kann in sich ein Gottlichen finden, weil sein ureigenstes. Wesen dem Gottlichen entnommen ist». Сравненіе отношеній между человъческой душой и Богомъ съ отношениемъ капли моря есть типическое для пантеистическаго монизма сравненіе. Христіанскій персонализмъ, христіанское ученіе о человъческой личности основано на различіи божественной и человъческой природы, на признанію цълостности и единства неповторимой, единичной личности, какъ Божьей идеи, Божьего образа и подобія, Божьяго творенія. Но если ядро человъческой личности есть божественная сущность, есть высшее «Я» которое по разному проявляется въ каждомъ перевоплощеніи, которое сочетается съ космическими элементами чужеродными предшествующимъ воплощеніямъ, то человъческой личности, какъ неразложимаго единства и цълостности, какъ Божьей идеи и Божьяго творенія, не существуєть. Божественный духъ, Божественное начало проявляется въ разнообразныхъ преходящихъ личностяхъ, въ разныхъ перевоплощеніяхъ. Но духовное «Я» божественная сущность не есть человъческая личность. Человъческая личность образуется отъ соединенія этого духовнаго «Я», этой божественной сущности съ разнообразными космическими элементами. Носителемъ эволюціи оказывается частица божественнаго. Штейнеру совстыть

чужда идея творенія, ему близка идея эманаціи. Теософія обычно дълаетъ различіе между личностью и индивидуальностью, причемъ устойчивымъ и прибывающимъ элементомъ она склонна признавать не личность, какъ признаетъ христіанство, а индивидуальность.\*) Книги Штейнера принуждають насъ думать, что онъ раздъляетъ эту точку зрънія. Я же полагаю, что върно обратное. Индивидуальность есть категорія натуральо-біологическая, она по природъ своей неустойчива и не въчна. Личность же есть категорія духовно-религіозная, и именно она устойчива и въчна, какъ творческая Божья идея о человъкъ, о неповторимымъ и единичномъ человъкъ. Совершенно несомнънно, что типу мышленія теософическаго и антропософическаго не свойственъ персонализмъ въ спецефическо-христіанскомъ смыслъ. Съ точки зрънія «Geheimwissenschaff» Штейнера нельзя признать человъческую личность раскрытіемъ образа Божьяго, ибо человъческая личность слишкомъ несеть въ себъ образъ и подобіе космоса, космическихъ іерархій и космическихъ эволюцій. Штейнеръ по сравненію съ восточной теософіей гораздо болье выдвигаеть значение человъка и это въ немъ христіанскаго происхожденія. Но человъка можно настолько преувеличить, что онъ сольется съ космическимъ и божественнымъ и тогда человъкъ въ своей спецефичности вновь исчезаетъ. Штейнеровская антропософія все-таки остается подавленной восточной космософіей. хотя она и пытается ее преодольть. Въ этомъ отношеніи Штейнеръ очень отличается отъ эзотеризма Каббалы и Я. Бема, гдъ антропо огическій принципъ гораздо сильнъе выраженъ. У Штейнера огромное значение человъка связано съ нашимъ мірої ымъ эономъ, но наступять другіе эпохи, въ которыхъ человъкъ исчезнеть и на его мъсто появятся сверхъ человъки, ангелы или демоны.

Въспорахъ объ истинахъ, связанныхъ съ духовнымъ опытомъ, всегда естъ мучительная сторона. Каждый начинаетъ гордиться своимъ духовнымъ опытомъ, который склоненъ преувеличивать, и обвинять другого въ отсутствіи духовнаго опыта и даже презираетъ его за это. Между тѣмъ какъ наличность духовнаго опыта и еще болѣе его отсутствіе не могутъ быть доказаны, судить тутъ можно лишь при духовной близости и интуитивной воспріимчивости. Н. Тургеньева говоритъ, что нельзя судить о перевоплощеніи и критиковать ученіе о перевопвощеніи, не имѣя опыта о перевоплощеніи. Это принципіально не вѣрно.

<sup>\*)</sup> Rene Guénon, выдающійся спеціалисть по индусской мысли, въ своей книгъ «L'Homme et son devenir selon le Vêdânta» справедливо говорить, что теософы ошибочно «soi» называють индивидуальностью, а «moi» личностью, т. е. личность считають низшимь элементомъ. Но «soi» въ міросозерцаніи Веданты не есть личность въ христіанскомъ смыслъ.

При такой точкъ зрънія вообще не очемъ судить нельзя и ничего нельзя критиковать. Католикъ вамъскажетъ, что нельзя судить о папской непогръщимости, не имъя католическаго духовнаго опыта о папской непогръщимости, кальвинистъ вамъ скажеть, что нельзя судить о предопредъленіи и критико ать это ученіе, не имъя кальвинистическаго опыта о преопредъленіи, буддисть скажеть, что нельзя судить о буддизмь, не имья булдійскаго опыта объ избавленіи отъ горя бытія въ нирванъ. марксисть-коммунисть скажеть, что нельзя судить о классовой борьбъ и миссіи пролетаріата, не имъя опыта о классовой борьбъ и миссіи пролетаріата и т. д. Въ дъйствительности можно имъть опыть не только объ истинъ какого-нибудь ученія или върованія, но и о лжи этого ученія или върованія. Напримъръ. психіатръ не долженъ самъ быть сумасшедшимъ, чтобы судить о сумасществій своихъ паціентовъ. Если отрицать право сужденія о томъ, что отрицаещь и критикуещь, то невозможно никакое сужденіе объ истинъ, никакая борьба за истину, никакое обличение лжи. Трудность для антропософовъ еще въ томъ, что они глубоко върятъ въ подлинность духовнаго опыта Штейнера, скрытаго за всемъ его ученіемъ, за всеми его книгами и курсами. Но вопросъ о подлинности опыта очень сложенъ. Если я не пронимаю на въру опыта Штейнера, то совсъмъ не потому, что заподазриваю его искренность, правдивость и и честность. Въ этихъ нравственныхъ качествахъ Штейнера я не сомнъваюсь. Но самъ опыть можеть быть ложнымъ, иллюзорнымъ, не бытійственнымъ, можеть быть прельщеніемъ и самообманомъ. Можно искренно и честно смъшать опытъ дущевный съ опытомъ духовнымъ, опыть о космосъ съ опытомъ о Богь и т. д. Можно имъть опыть о собственномъ перевоплощеніи (я между прочимъ лично хорошо его знаю) и это мое переживание ничего можеть не доказывать и совсъмъ не свидътельствовать о томъ, что перевоплощение есть истина. Хотълось-бы, что-бы антропософы и теософы имъли всегда въ виду эту сложность вопроса объ опытъ, о его подлинности и онтологичности.

Въ заключеніи хотѣлось-бы еще сказать что Штейнеръ довольно ясно выразилъ свою отношеніе къ христіанстру въ книгѣ «Das Chr.stenthum als mystische Thatsache». И мы имѣемъ право судить о томъ, что въ этой книгѣ сказано .Съ отдѣльными положеніями этой книги можно согласиться. Я сочувствую духовному пониманію христіанства. Но въ цѣломъ она даетъ истолкованіе христіанству, которое нельзя признать христіанскимъ. Штейнеръ, въ сущности, отрицаетъ пертородность, оригинальность христіанскаго откровенія. Его точка зрѣнія на христіанство также синкретична какъ и у всѣхъ теософовъ. Христіанство для него лишь ступень эволюціи муд-

рости мистерій \*) Христіанская мистерія есть вульгаризація античныхъ мистерій. Христіанство экзотерично, скрытая же за нимъ экзотерическая мудрость совсъмъ не спецефически христіанская. Штейнеръ — своеобразный христіанскій гностикъ, для котораго христіанство смъщано сь древней. дохристіанской мудростью и есть популяризація этой древней мудрости. Въ отличіе отъ восточной теософіи, Штейнеръ придаеть Христу центральное значение въ нашемъ міровомъ эонъ. Но Христа онъ понимаетъ космически, исключительно какъ космическій импульсь. Онъ отрицаеть все своеобразіе христіанскаго откровенія о боговоплощеніи и боговочелов'ь ченіи. — Христосъ-Логосъ и человъкъ Іисусъ у него не соединены въ неповторимо-единичную, цъльную богочеловъческую личность, Логосъ входить въ человъка въ извъстный моменть, но можеть входить и въ другого человъка. И Христосъ не есть Вторая Vпастасъ Пресвятой Троицы. Штейнеръ имъетъ право такъ мудрствовать о Христь и о христіанствь, это дыло его свобсдной совъсти. Но антропософы не должны удивляться или возмущаться, если христіане видять существенное противоръчіе и конфликтъ между антропософіей и христіанствомъ. Споръ о томъ, является-ли какое-нибудь ученіе христіанскимъ или нежристіанскимъ, плодотворенъ въ томъ лищь случаъ, если мы опредълимъ, что понимають въ этомъ случат подъ христіанствомъ. Если спорящіе подъ христіанствомъ понимають разныя вещи, то споръ дълается безплоднымъ и плодитъ недорозумънія. Я допускаю возможность христіанскаго гнозиса и христіанскаго эзотеризма, но при обязательномъ условіи признанія первородности и оригинальности христіанскаго откровенія, органической цъльности богочеловъческаго лика Іисуса Христа. Иначе мы будемъ говорить о разныхъ вещахъ. Въ отличіе отъ многихъ христіанъ, которые склонны видъть въ Штейнеръ исключительно проязление люциферіанскаго дука, я готовъ признать и положительныя заслуги Штейнера въ духовныхъ исканіяхъ и духовныхъ движеніяхъ нашей разорванной и мучительной эпохи. Я готовъ признать заслуги Штейнера въ его борьбъ за духовный опыть и за возможность для человъка пріобщенія къ духовному міру, что признается далеко не всъми христіанами. Антропософія разбиваеть затвердълость такъ назыв. «эмирическаго» природнаго міра. Въ этомъ правда того, что называютъ «Акаша-Хроника». Но не слъдуеть допускать смъщеній, нужно видъть ясно различія,

<sup>\*)</sup> Я не имъю подъ рукой нъмецкаго изданія этой книги, но во французскомъ изданіи, носящемъ названіе «Le Mystére chretien et les Mysteres Antiques» на стр. 247 говоритъ: «Le Christianisme comme fait mystique est un degré d'evolution dans la sagesse des Mystéres».

необходимо повсюду стдълять элементы антихристіанскіе отъ в ементосъ христіанскихъ. Въ самомъ же антропософическомъ движеніи я вижу опасность превращенія въ замкнутую гностическую секту со всѣми особенностями сектантской психологіи, съ отсутствіемъ свободнаго дыханія міровымъ воздухомъ. Въ сектѣ въ первый ея періодъ всегда есть больщая духовная напряженность, подъемъ и жертвенная отдача себя духовному дѣлу. Но также неизбѣжна въ сектѣ наступаетъ періодъ упадка, истощенія, надрыва силъ, порожденнаго конфильтомъ съ щирокимъ Божьимъ міромъ.

Николай Бердяевъ.

## Новъйшее движеніе въ области познанія христіанства.

1.

Подъ раскаты грома великой войны и рѣзко и многообразно проявившагося вслѣдъ за нею во всемъ мірѣ недомоганія, — продолжалась медленная и кропотливая работа по изученію источниковъ христіанства. Европейскій міръ, распространившійся втеченіе послѣднихъ вѣковъ повсемѣстно по лицу земли, уже свыше полутора тысячъ лѣтъ живетъ подъ его знакомъ. И пусть христіанство стало вънашей жизни, вомногихъотношеніяхъ именно лищь «знакомъ», т.-е. чѣмъ-то, казалось-бы, весьма отдаленнымъ отъ живого содержанія нашей жизни, все-же этотъ знакъ, въ сбщемъ, продолжаетъ не только существовать, но и дъйствовать. Данная имъ когда-то могущественная закваска жива и въ наши дни, и ея внутреннее дѣйствіе обнаруживается и въ такихъ областяхъ, гдѣ по внѣшнєй видимости и на первый взглядъ трудно зам'ѣтить присутствіе имени Христова.

Вотъ почему познаніе христіанства и его источниковъ — разъясняется-ли оно подъ сѣнью церкви или направляется путемъ свободной исторической критики — не можеть не входить органическою частью въ нашу жизнь. Это, конечно, не значитъ что толпа должна врываться въ уединенную келью богослова или въ кабинетъ ученого историка. Но если общая печать — не мѣсто для теологической контроверзы и спеціальныхъ изслѣдованій въ области того или иного связаннаго съ возникновеніемъ христіанства вопроса, то все-же и не-спеціалистъ, какъ кажется, въ правѣ знать основныя лиьіи и общее направленіе происходящаго въ наши дни въ данной сфеоѣ глубокаго в весьма напряженнаго движенія.

Въ области свободной исторической критики — послъднее сстановилось, наканунъ войны, на работахъ американца Веньд-

мина Смита, встръченныхъ почти одинаково воаждебно, какъ съ церковной, такъ и съ не церковной стороны.

Сущность этихъ работъ заключалась въ попыткъ проникновенія въ до-христіанскій культъ Іисуса. Онъ выдвинули вмѣстѣ съ тѣмъ, и болѣе общій вопросъ объ историчности еван гельскихъ изображеній, вопросъ, имъющій прежде всего методологическое значение. Какъ ни относиться къ построеніямъ Смита и допуская ошибочность многихъ его утвержденій, можно было всетаки предвидтьть появление его «анти-историцистической», какъ онъ ее называеть, гипотезы. Все предшествовавшее развитіе «свободной» исторической критики вело именно къ ней. Начавъ (еще съ Тюбингенской школы и особенно съ эпохи Штрауса и Ренана) съ голаго отрицанія ранняго хритстіанскаго богословія, т.-е. божественности Христа (въ которомъ эта критика видъла лишь человъка), она была постепенно вынуждена подъ вліяніемъ противорѣчій, въ которыхъ сама запуталась, а также и цълаго ряда вновь открывщихся фактовъ, относить моменть зарожденія христіанскаго богословія все дальше назадъ, т.-е. все ближе къ моменту Рождества Христова. Оттого-то можно было предвидъть, что она кончитъ тъмъ, что продвинетъ моментъ рожденія христіанскаго богословія въ эпоху. предшествовавшую историческому моменту, къ которому мы относимъ Христово Рождество. Въ сущности, это было сдълано уже до Смита. Но именно ему принадлежить попытка подведенія подъ эти новыя возэрѣнія — широкаго и глубоко заложеннаго фундамента. Въ то время какъ для Ренана Тисусъ былъ человъкомъ, котораго люди впослъдствіи сдълали Богомъ, для Смита онъ есть эманація Божества, т.-е. божественная упостась, изъ которой люди лишь впослъдствіи сдълали человъка. И если такимъ образомъ Смитовскіе пути изслѣдованія не согласуются съ путями церковными, то главный историческій смысль его работъ состоитъ всетаки въ разрущени воззръний предшествовавщей ему исторической критики. Послъдній ударъ старымъ Рэнановскимъ построеніямъ былъ нанесенъ именно имъ.

2.

Позднѣйщія открытія, — въ частности, работы д-ра Эйснера и выовь открытый славянскій переводъ Іосифа Флавія, сохранившій наидревнѣйшій, по видимому, тексть этого историка — нѣсколько ослабляють аргументацію Смита, направленную противъ историческаго характера евангельскаго повѣствованія. Но все-же современная «свободная» историческая критика, пусть и отвергнувъ Смита, была вынуждена отказаться послѣ него отъ многихъ своихъ увлеченій и пересмтрѣть заново все

возведенное ею столь старательно зданіе. Такимъ частичнымъ пересмотромъ ряда мелкихъ вопросовъ она, можно сказать, теперь и занята. Этоть уходь въ частности, этоть во многихъ отношеніяхъ «застой» въ области чистой исторической критики, и далъ возможность развиться въ наши дни, наряду съ церковнымъ направленіемъ католической и протестантской теологіи, еще и третьему направленію. Это направленіе есть направленіе духсенаго познанія, возникщее въ непосредственной филіаціи съ идеями Рудольфа Штейнера. Однимъ изъ центровъ излученія этого движенія является Штутгартъ. Недавно тамъ закончился опубликованіемъ циклъ лекцій «Къ пониманію Евангелія». принадлежащихъ перу одного изъ виднъйщихъ его представителей, Эмиля Бокка (Bock), и размноженных фотографическимъ способомъ (лекціи не предназначены къ продажѣ). Въ нижеслъдующемъ я и ознакомлю читателя съ нъкоторыми общими линіями этого общирнаго двухтомнаго труда.

«Тотъ, кто стоитъ передъ картиною, говоритъ авторъ, долженъ прежде, чѣмъ онъ обратится къ частностямъ, замереть въ нѣкоторомъ отдаленіи отъ нея: только это отдаленіе позволитъ ему познать цѣлое, какъ нѣкое высшее единство, познать его душу. Ибо каждое истинное произведеніе искусства имѣетъ душу». Такими-то произведеніями искусства называетъ Боккъ и Евангелія.

Однако они вмѣстѣ съ тѣмъ нѣчто безконечно большее, чѣмъ искусство: они — божественныя созданія. Но именно въ тайнь ихъ композиціи заключенъ ключъ къ познанію въ нихъ все новыхъ, даже неподозрѣваемыхъ нами, глубинъ. Тѣмъ не менѣе ключъ этотъ не дѣйствуетъ — когда имъ лишь механически манипулируетъ интеллектъ, назвавшій себя «научнымъ». Для того, чтобы ключъ дѣйствовалъ, необходимо, чтобы знаніе и искусство того, у кого онъ въ рукахъ, было поднято на религіозную высоту. Поэтому-то въ истинной теологіи знаніе, искусство и религіозное чувство должны быть слиты въ одно нераздѣльное цѣлое. Отмѣчу, что этотъ путь религіознаго познанія какъ бы возвращаеть современную мысль къ истокамъ христіанства. Ибо раннее христіанство не знало разрыва между вѣрою и знаніемъ.

До сихъ поръ обращалось вниманіе преимущественно на частности Евангелій. Но такое познаніе ихъ неизбѣжно заводитъ въ тупики. И это понятно. Евангеліе опускаетъ насъ — въ каждомъ отдѣльномъ своемъ словѣ — въ бездонныя глубины. Какъ можемъ мы ихъ исчерпать? И опасность здѣсь грозитъ, по мнѣнію Бокка, одновременно и церковно-религіозному направленію невольно склоняющемуся къ догматизаціи отдѣльныхъ евангельскихъ «мѣстъ» (что часто и ведеть на практикѣ, къ «игрѣ» еван-

гельскими текстами), и еще въ большей степени — направленію научно-историческому, превращающему догматы въ «легенды». Это направление видъло въ Евангеліяхъ повъствование о внъшнихъ историческихъ событіяхъ. Оно искало въ нихъ исключиельно историческое дъйствіе и стремилось къ тому, чтобы различить, отслоить и отделить въ нихъ действительно историческое отъ того, что въ нижъ не исторично, т.-е. съ точки зрънія даннаго направленія, легендарно. Но такой подходъ уже самъ по себъ невъренъ. Ибо изъ того, что не все въ Евангеліякъ исторично, отнюдь еще не слъдуеть, чтобы это не-историческое было «легендарнымъ»... Какъ -бы то ни было, но все Евангеліе стало въ концъ концовъ для этихъ изслъдователей подъ знакъ вопроса, въ смыслъ своей «историчности». Авторъ здъсь имъетъ, очевидно, въ виду уже упомянутыя мною выше работы Смита и его школы. «Человъкъ поставилъ себя въ роль судьи надъ произведеніями божественнаго искусства. Онъ сталъ его измърять человъческою мъркою, и такъ-то, въ концъ коцовъ, въ его рукахъ остались лишь черепки»...

Для даннаго, третьяго, направленія Евангелія не являются описаніями событій, происшедшихъ лишь на землѣ и входившихъ лишь въ земной міръ. Евангелія — вѣсть изъ міра сверхъчувственнаго, изъ божественно-духовнаго міра, вошедшаго въ нашъ міръ совершенно особымъ образомъ, а,именно въ личности Іисуса Христа. Такъ-то и самое имя «Евангелія» получаетъ для представителей даннаго направленія смыслъ «вѣсти изъ ангельскаго царства».

3.

Это третье направленіе исходить такимъ образомъ изъ увъренности въ живой реальности божественно-духовнаго міра. Такъ и подъ самою «композиціей» Евангелій Боккъ разумъеть не человъческую, а божественную ихъ композицію. Это — не субъективная композиція ихъ авторовъ. Возможно даже, что она въ нъкоторомъ смыслъ, даже не проникала вполнъ сознанія евангелистовъ. Она заключена во внутреннемъ порядкъ духовныхъ реальностей, лишь отражавщихся въ ихъ душъ. Поэтому-то Евангелія и являются книгами боговдохновенными въ полномъ смыслъ этого слова. Но авторъ понимаетъ это слово не вполнъ въ церковномъ смыслъ. Для него самый факть, что человъческая душа можеть служить вмъстилищемъ и носительницею божественных откровеній, является не необъяснимым чудомъ, воспринимаемымъ лишь догматически. Для него этотъ фактъ является ступенью повыщеннаго сознанія, котораго можеть постичь человъкъ. Въ этомъ-то повышенномъ сознаніи евангелистовь и отражается сверхь чувственный мірь... Но это не значить, что этимъ высшимъ сознаніемъ было вполнѣ исключено ихъ человъческое сознаніе. Напротивъ, это сознаніе вполнѣ сохранилось въ нихъ, — со всѣми его индивидувальными различіями. Этимъ-то и объясняется то, что мы имѣемъ четыре Евангелія. Вѣчное, единое, Евангеліе могло быть выражено на человѣческомъ языкѣ — лишь отразившись и преломившись въ четырехъ различныхъ человѣческихъ сознаніяхъ. И поэтому-то мы и можемъ воспринять это единое вѣчное Евангеліе — лишь въ совокупности четырехъ Евангелій. Воспринять не только черезъ суммированіе ихъ, но прежде всего черезъ раскрытіе заключенныхъ въ нихъ тайнъ. Эти-то тайны и составляютъ, въ конечномъ итогъ, тайну ихъ «композиціи», заключенный въ нихъ божественно-духовный ритмъ.

Уже отсюда видно, что Евангелія составляють не только «книгу для чтенія», даже не только «для назиданія». Евангелія представляють собою путь послыдовательного восхожденія. Они не суть историческія пов'ьствованія, расположенныя въ одной и той же плоскости. Это - книги, постепенно, отъ ступени къ ступени, поднимающія насъ въ постоянно возносящійся планъ существованія. По этому-то и нельзя читать одинаковыхъ духомъ два находящиеся въ разныхъ мъстахъ евангельскихъ отрывка. Евангелія суть книги длящагося восходящаго посвященія... Я не могу входить здъсь въ частности, но укажу вкратцъ на нъкоторыя, указываемыя авторомъ, аналогіи ихъ композиціи. Ключъ ея данъ въ Акокалипсисъ, который изъ земного плана семи церквей постепенно возносить посвящаемаго въ троичный небесный планъ. Первая ступень его дана въ Апокакалипсисъ печатей. Это — Апокалипсисъ духовнаго созерианія, раскрываемый въ образахъ. Слъдующая ступень — Апокалипсисъ трубъ, воспринимаемый духовнымъ слухомъ, какъ Апокалипсисъ слова. Наконецъ, послъдняя и наивысшая ступень раскрывается въ Апокалипсисъ чашъ, ведущемъ къ непосредственному соприкосновенію съ божественно-духовными сущностями, къ непосредственному пріобщенію къ Божьему Су*ществу*... Но этотъ-же путь — отъ *образовъ* чрезъ *слово* къ непо-средственному *ощущенію Бога* авторъ раскрываеть, — и при томъ въ томъ-же планъ апокалиптической семиричности, - и въ композиціи самихъ Евангелій.

4

Особенности «божественно-духовнаго» направленія всего лучше распознаются изъ отношенія автора къ евангельскимъ чудесамъ. Какъ извъстно, послъднія служать уже втеченіе

въковъ камнемъ преткновенія не только для невърующихъ, но и для върующихъ. Относясь къ этимъ чудесамъ какъ къ фактамъ, одни «върятъ» въ нихъ; другіе же отказываются върить въ то, что чудеса эти дъйствительно имъли мъсто. При чемъ это «отрицаніе чудесъ» имъетъ источникомъ весьма различныя основанія. Нъкоторые считали разсказы о нихъ за благочестивыя легенды, созданныя въ интересахъ возвеличенія личности Христа, при чемъ стремились объяснить эти чудеса раціоналистически. Другіе же видъли въ нихъ символическія изображенія... Какъ-бы то ни было, но въра въ евангельскія чудеса представлялась ихъ отрицателямъ грубымъ суевъріемъ. Наобороть, тъ, кто върилъ въ нихъ, считаютъ невъріемъ противоположную точку зрънія. Этоть разрывь обоихь умонастроеній идеть глубже, чъмъ принято думать. Даже тамъ, гдъ онъ кажется устраненнымъ, напримъръ, въ протестантской теологіи, примиреніе между противоположными взглядами является лишь кажущимся. На самомъ дълъ борьба продолжается, при чемъ отрицательное направленіе дълаетъ быстрые успъхи. Это можно сказать даже о нъкоторыхъ католическихъ кругахъ.

Въ дъйствительности, вопросъ этотъ — основной. Ибо, поистинъ, все Евангеліе потеряно для того, кто потеряетъ хотя-бы малъйшую частицу его. И эта потеря нами Евангелія дъйствительно давно уже началась и продолжается и нынъ на нашихъ глазахъ. Эта потеря есть върнъйшій симптомъ общаго омраченія христіанско-религіознаго начала въ нашей жизни. И въ этомъ смыслъ правы тъ, кто видитъ невъріе — въ современномъ «критическомъ» отношеніи къ евангельскимъ текстамъ. Но нельзя не согласиться съ Боккомъ, что съ другой стороны было-бы слъпотою не находить нъкотораго оправданія этого критическаго мышленія. Болье того: Боккъ считаеть его необходимою промежуточною стадіей въ продвиженіи впередъ человъческаго духа. Характерная особенность этой стадіи заключается въ томъ, что люди считають себя «болье связанными «законами природы», чъмъ евангельскимъ повъствованіемъ о чудесахъ. Поэтому-то задачею нашего времени и является нахожденіе такого пути, который «оставляя въ сторонъ Сциллу суевърія и Харибду невърія, вернулъ бы корабль нашего сознанія къ потерянному нами Евангелію чрезъ проникновеніе въ тайны его чудесъ».

Авторъ утверждаеть, что главное основаніе противоборствующихъ нынѣ воззрѣній на эти чудеса заключается въ глубокомъ матеріализмѣ нашего міровоззрѣнія послѣднихъ столѣтій. Какъ ни различно, казалось-бы, утвержденіе физической природы чудесъ отъ ихъ отрицанія, — и то и другое имѣютъ источникомъ именно этотъ матеріализмъ. Вопросъ о реальности

или не-реальности евангельсктихъ чудесъ ставится въ плоскости одной опредъленной предпосылки: считается само собою разумьющимся, что въ Евангеліяхъ воспроизводятся матеріально-осязательные, чувственно-воспріемлемые явленія и факты. И поэтому это такъ, что мы утратили само представление о сверхчувственной реальности. Мы не можемъ себъ представить даже возможности сверх-чувственныхъ событій, сверх-чувственнаго бытія. Авторъ приводить въ примъръ хожденіе Христа по морю. Это чудо представляется такъ, что Інсусъ, въ своемъ физическомъ вемномъ тълъ, которое по законамъ природы подлежало дъйствію земного притяженія, шель по водь — не погружаясь въ нее. Въ эпоху матеріализма такое представленіе о чудъ кожденія по водамъ является, конечно, вполнъ естественнымъ. Ну, а какъ быть — спрашиваетъ авторъ — если въ самомъ этомъ представленіи уже заключена ошибка, если оно покоится на коренномъ заблужденіи. Въ такомъ случаъ самъ вопросъ: втъришь ли ты, что Іисусь дъйствительно шель по водамь? оказался-бы невърно поставленнымъ. А на невърно поставленный вопросъ — будетъ невъренъ любой отвътъ, будетъ-ли онъ утвердительный или отрицательный. Такъ-то и весь споръ является «споромъ о несуществующемъ имуществъ».

Въ дъйствительности, сама постановка вопроса должна быть, по мивнію Бокка, совершенно иною. Она должна быть значительно углублена. Тогда вопросъ приметь форму: какъ можемъ мы себъ представить событіе, изображаемое въ Евангеліи, какъ хожденіе Христа по морю? Есть ли это событіе тълесноземное или духовно-сверхчувственное? Или, наконецъ, событіе, въ которомъ земное сливается со сверх-чувственнымъ?.. Преодольніе матеріализма, т.-е. въ данномъ случав введеніе въ кругъ нашихъ понятій представленія о реальныхъ фактахъ духовнаго порядка, и ведеть къ разръщению давняго уже вопроса объ евангельскихъ чудесахъ, разръшенію, одинаково далекому и отъ суевърія и отъ невърія. Что касается того, какъ именно разръщается авторомъ въ дъльныхъ случаяхъ этотъ вопросъ, то я не имъю здъсь возможности входить въ подробности его двухъ-томнаго труда in-folio. Укажу только, что въ отношеніи чудесь онъ находить путь къ этому разръшенію въ самомъ Евангеліи, исходя изъ изображенія искущенія Господа въ пустынь. И вмъсть съ тьмъ постиженіе чудесь, какъ оно раскрывается Боккомъ, тъсно связывается съ общими его построеніями въ области композиціи Евангелій...

Спѣщу однако добавить, что изъ всего только что сказаниаго отнюдь еще не слѣдуетъ, что представленіе о физическоземномъ должно быть совершенно устранено, въ построеніяхъ Бокка, изъ евангельскаго изображенія вышеуказаннаго идругихъ чудесъ. Это представленіе сохраняется — и прежде всего въ основномъ чудѣ Воскресенія — но оно получаетъ нѣсколько иной характеръ и иное значеніе. Однако я не имѣю здѣсь возможности углубляться въ данный вопросъ. Скажу лишь, что воззрѣнія автора раскрываются и въ этомъ пунктѣ — лишь въ плоскости его общей системы, по которой Евангеліе есть Путь. И этотъто всегда присущій Евангелію характеръ Пути, т.-е. Пути восходящаго, и объясняеть всѣ возэрѣнія автора.

5

Я выше отмътилъ, что раскрываемая Боккомъ композиція Евангелій разоблачаеть заключенный въ нихъ «божественно-духовный ритмъ». Но этотъ ритмъ есть вмъстъ съ тъмъ и ритмъ космическій. Такъ присутствіе — или отраженіе — этого космическаго ритма давно уже предчувствовалось теологами въ Евангеліи отъ Марка — хотя связь его повъствованія съ фактами небесной сферы и не могла быть подробно установлена. Этотъ пробълъ восполненъ нынъ въ трудъ проф. Германа Бекка, примыкающаго къ тому-же движенію, представителемъ котораго является и Боккъ. Однако не слъдуетъ упускать изъ виду, что этотъ космическій, «звъздный», ритмъ Евангелія отъ Марка, тъснъйшимъ образомъ связывающій его ходъ и все его построеніе съ зодіакальнымъ міромъ, есть, въ мысли автора, именно ритмъ духовный. И если это Евангеліе и является, въ нъкоторомъ смысль, проэкціей зодіакальнаго міра, какь бы его откровеніемь и вмъстъ съ тъмъ какъ бы отброщенною въ планъ нашего земного существованія н'вкоей его твнью, то слідуеть помнить, что и самъ этотъ звъздный міръ является тынью, отраженіемъ и манифестаціей верховныхъ божественно-духовныхъ сущностей, манифестаціей и отраженіемъ Божества. Поэтому-то было бы въ высшей степени ошибочно понимать построенія Бекка въ томъ смыслъ, что Евангеліе отъ Марка представляетъ собой памятникъ «астрологической религіи». Впрочемъ, и сама эта религія понимала свое содержаніе, какъ постиженіе духовнаго боготворчества. Въ этомъ-то смыслъ и Евангеліе отъ Марка, понимаемое многими и въ наши дни, какъ книга простого «назиданія». претворяется, въ построеніи Бекка, въ единственную въ своемъ родъ панораму могучихъ совершеній Духа, пронизывающихъ весь космосъ отъ звъздныхъ высотъ до послъднихъ низинъ земной жизни.

Въ картинахъ этой величественной панорамы и происходить откровеніе фактовъ духовнаго пути, ведущаго къ глубинамъ христіанской мистеріи. Этотъ путь и есть тотъ третій путь познанія христіанства, который нынь все яснье обозначается.

наряду съ иными его путями: традиціонно-церковнымъ и свободнымъ, «научно-критическимъ». Этотъ третій путь заключается во введеніи въ наше мышленіе — чрезъ непосредственное ихъ переживаніе — образовъ Великой Драмы, изображенной въ памятникахъ христіанства. И само уже созерцаніе отдъльныхъ, послъдовательно развивающихся, актовъ этой религіозной драмы, вчувствованіе въ нихъ, — начинаетъ постепенно въ насъ развивать внутренніе духовные органы чувствъ, нужные для постиженія того основного смысла созерцаемыхъ образовъ и картинъ, передъ которымъ мы стоимъ, — если не имъемъ этихъ органовъ — какъ слъпые... Короче сказать: третій путь и хочетъ стать тъмъ «путемъ», который представители этого направленія находять въ самомъ Евангеліи.

6.

Многія частности этого «третьяго» пути могуть, несомнѣнно, вызвать серьезныя возраженія. Одинъ изъ существеннъйшихъ упрековъ, который можно сдълать очень многимъ представителямъ даннаго направленія, состоитъ въ томъ, что, желая, въ мысли своей, связать христіанство съ традиціей древней дохристіанской религіозной мудрости, они именно этого-то, въ сущности, вовсе и не дълають, или, по крайней мъръ, дълають недостаточно. Они не вводять христіанства въ контексть съ древними религіями, а если кое въ чемъ и связывають его съ ними, то дълаютъ это весьма неполно и большею частью по случайно избраннымъ линіямъ. Можно даже сказать, что «третій путь» большею частью прямо игнорируетъ цѣлый рядъ результатовъ новъйшихъ изслъдованій въ области древнихъ религій. Между тьмъ глубокая и тьсная связь христіанства съ этими религіями совершенно несомнънна, и въ свое время церковь (напримъръ, въ лицъ бл. Августина) не только не отвергала и не игнорировала ее, но, въ извъстномъ смыслъ, строилась — именно исходя изъ сознанія этой связи. Таковъ. напр. уклонъ всьхъ древнтыйшихъ апологій.

Настоящія строки не имѣютъ въ виду полемику съ даннымъ направленіемъ. Равнымъ образомъ онѣ не имѣютъ цѣлью и его прославленія. Но это направленіе во всякомъ случаѣ, на столько интересно и даже значительно по своему внутреннему удѣльному вѣсу, что ознакомленіе — хотя и въ самыхъ общихъ чертахъ — болѣе или менѣе обширнаго круга читателей съ его основными линіями представляется въ наши дни не только желательнымъ, но и прямо необходимымъ. Третій путь захватываетъ какой-то огромный забытый материкъ древнихъ вѣрованій и приближаетъ насъ къ ранне-христіанскому сознанію.

Нетрудно замѣтить, что, въ частности, и вышеуказанный путь постепеннаго вчувствованія въ евангельскіе образы, путь постепеннаго восходящаго проникновенія въ христіанскую мистерію, — имфетъ многочисленныя точки опоры въ древнехристіанской традиціи. Но данное направленіе приближаеть насъ къ этой традиціи уже въ томъ, болье общемъ, смысль, что оно стремится преодольть разрывъ между Върою и Знаніемъ, разрывъ, котораго не было въ раннемъ христіанствъ и который разсъкъ наше сознаніе лишь въ гораздо болье позднюю эпоху. Но стремленіе къ преодольнію этого разрыва именно и составляеть характеристическую особенность нашихъ дней. Поэтомуто «третій путь» — при всѣхъ ошибкахъ и блужданіяхъ отдѣльныхъ его представителей — есть именно то, что наша эпоха внесла своего, наиболъе индивидуальнаго, характернаго и обусловленнаго всъмъ ходомъ современной жизни — въ сскровищницу познанія исторической сущности исповъдуемой нами религіи. Съ этой точки эрізнія книги Бокка и Бекка представляють собою самую горящую, самую актуальную современность.

7.

Вмъсть съ тъмъ, углубляясь въ только что очерченную проэкцію, можно замѣтить и слѣдующее. Разрывъ между тремя направленіями — церковнымъ, научно-критическимъ и духовно-познавательнымъ (на которомъ мы остановились въ этомъ очеркъ) - нынъ менъе значителенъ, по существу, чъмъ то кажется на первый взглядъ. И католическая даже теологія приняла въ наши дни не только многіе методы, но и немало отдъльныхъ «достиженій» критическихъ школъ. Съ другой-же стороны и послъднія чувствують почву подъ собою тьмъ сильнъе поколебленной, чемъ крепче оне стараются держаться своего, казавшагося когда то непоколебимымъ, но нынъ сильно расшатаннаго — раціоналистическаго-историцистическаго фундамента. Поэтому-то эти школы и вынуждены все больше считаться съ церковной традиціей, вообще съ основною религіозною сущностью, съ историческою религіозною атмосферою, окружавшею изучаемое ими явленіе. Но вмъсть съ тъмъ и новая школа «духовнаго познанія», пусть и отвергая основной методъ «историцистическихъ» школъ, все же вынуждена не только считаться съ отдъльными ихъ завоеваніями, но и вообще плыть большею частью — въ подготовленномъ ими фарватеръ. А съ другой стороны она вынуждена порою и «догматизировать», по примъру церковной традиціи, — при всемъ своемъ желаніи этого избъжать. Но часто и церковное направленіе бываетъ вынуждено склоняться къ духовно-символическому пониманію — возвращаясь этимъ путемъ къ древнъйщей церковной традиціи.

Вст три пути суть, въ сущности, лишь варіанты одного и того-же единаго пути, направленнаго къ постиженію христіанства чрезъ познаніе его источниковъ. И церковное направленіе и школы свободной критики и школа духовнаго познанія — дтають, въ концт концовъ, одно и тоже дтаю, и дтаютъ его, вдобавокъ, методами, все болте сближающими ихъ другъ съ другомъ. Это-то и есть наиболте показательное, наиболте «символическое» знаменіе нашего времени.

Подобно тому какъ весьма типическою для «позитивизма», т.-е. матеріалистическаго а-религіонизма, средины XIX въка. была дифференціація научно-историческаго изслъдованія христіанства, столь ярко воплотившаяся въ попыткъ Ренана. для нашихъдней является, напротивъ, типическою его интеграція, введеніе его въобщій контексть основныхъ предпосылокъ пуховной жизни и, въ частности, церковной традиціи... И потому-то попытка Ренана оказалась совершенно безнадежною и въ чисто «научномъ» отношеніи, что, при всей обширности его эрудиціи, она шла въ разрѣзъ съ основной природой изысканій въ области міра религіознаго, а именно она упустила изъ виду тъснъйшую связь отдъльныхъ историческихъ «источниковъ» христіанства съ основнымъ его существомъ, даннымъ съ самаго начала. Поэтому-то и сама работа надъ этими источниками немыслима безъ религіознаго озаренія. Эта работа уже сама по себъ есть религіозное дъланіе. И при всъхъ — немалочислен ныхъ — возраженіяхъ которыя могуть быть сдъланы по поводу той или иной работы представителей современнаго« духовнаго» направленія (въ томъ числъ и разсмотрънныхъ выше вкратцъ книгъ), огромную заслугу этого направленія составляеть то. что оно воочію показало, что всякій актъ дъйствительнаго познанія религіи есть уже самъ по себѣ акть религіознаго дъланія. Безъ религіознаго чувства нельзя познать религіи. Но и обратно: познавая ее — хотя-бы путемъ возсозданія внутренняго смысла ея памятниковъ, т.-е. разъясненія ея исторической и жизненной перспективы, — мы тъмъ самымъ неизбъжно создаемъ эту религію вновь, создаемъ ее именно — какъ религію.

Поэтому-то, въроятно, и ощибутся тъ, кто считаетъ дъло христіанства безнадежно проиграннымъ въміръ, кто сдаетъ его въ архивъ и считаетъ его пъсенку спътою. Многое заставляетъ, напротивъ, предполагать, что дъло его, въ извъстномъ смыслъ, только начинается. Во всякомъ случаъ, новый, третій, путь познанія Евангеолія, каковы бы ни были совершаемыя порою на этомъ пути ошибки, направляется къ новому обрътенію, его, къ обрътенію его и многими изъ тъхъ, кто въ наши дни потеряль его. Ибо многіе дъйствительно потеряли его. Его по-

теряли не только тѣ, кому помѣшалъ его сохранить — овладѣвшій деспотически ихъ сознаніемъ (подъ видомъ «свободы») чистый интеллектуализмъ. Его въ дѣйствительности потеряли и многіе изъ тѣхъ, кто вѣритъ въ то, что они еще держатъ его у себя въ рукахъ. На самомъ же дѣлѣ это ихъ Евангеліе не есть подлинное Евангеліе, но Евангеліе, перерожденное въ духѣ Великаго Инквизитора...

Не случайно, что у Достоевскаго сдѣланный Великимъ Инквизиторомъ подлогъ какъ разъ коренится въ области искушенія Господа въ пустынѣ. Эта точка составляетъ и для третьяго пути краеугольный камень всего пониманія Евангелій... Но духъ Великаго Инквизитора живетъ не только въ Римѣ. Онъ живетъ въ наши дни и въ кругахъ, борящихся съ Римомъ, въ кругахъ, мнящихъ себя свободными отъ него. И вина здѣсь, разумѣется, не въ Евангеліи, а въ несовершенномъ его пониманіи. Третій путь и служитъ прежде всего преодолѣнію въ этомъ пониманіи матеріализма. Таково, по крайней мѣрѣ, общее направленіе этого пути.

Александръ Салтыковъ.

## новыя книги

«О Достоевскомъ» сборникъ статей подъ редакціей А. Л. Бема. Прага. 1929 стр. 164 — х)

Литература о Достоевскомъ огромна. И тѣмъ не менѣе научное его изученіе только начинается. Поэтому въ тѣхъ спеціальныхъ областяхъ, которыя до сихъ поръ почти не были затронуты общими обзорами его творчества, каждый день дѣлаются открытія, проливающія на него совершенно новый свѣтъ. Съ этой точки зрѣнія нельзя не привѣтствовать книгу А. Л. Бема, являющуюся результатомъ трудовъ руководимаго имъ семинара по изученію Достоевскаго (при Русскомъ Народномъ Университетѣ въ Прагѣ) и разсматривающую такіе моменты его творчества мимо которыхъ изслѣдователи обыкновенно проходили — совершенно ихъ не замѣмая.

Несмотря на то что книга составлена изъ отдѣльныхъ статей, несвязанныхъ одной общей мыслью (въ нее вошли только нѣкоторые, немногіе изъ рефератовъ, прочитанныхъ въ семинарѣ за время его четырехлѣтняго существованія) — нѣкоторый общій духъ въ ней можно уловить: это — стремленіе раскрыть внутренніе, символически означенные, моменты мысли Достоевскаго и притомъ преимущественно на основаніи анализа разныхъ его произведеній. Таковы статьи Д. Чижевскаго, Н. Осипова и А. Бема.

Первая изъ нихъ, озаглавленная «Къ проблемъ двойника» (изъ книгъ о формализмъ въ этикъ) видитъ въ «неудавшейся» повъсти «Двойникъ» не только экскизъ всего ученія Д. о личности и смыслъ жизни человъка, но и основныя черты для построенія философіи конкретнаго персонализма — въ противовъсъ абстрактному этическому раціонализму.

Проблема «двойника», геніально описанная Достоевскимъ съ точки зрѣнія психологіи и психіатріи, на самомъ дѣлѣ имѣетъ у него этико-онтологическій смыслъ. Двойничество есть результать разложенія личности, неукорененной въ абсолютномъ, опирающемся только на голый фактъ своего существованія и вслѣдствіе этого не имѣющей «своего мѣста» въ мірѣ теряющей себя. Такимъ образомъ двойничество яв-

ляется не только бользнью души, но діагнозомъ цълой духовной установки, самоопровержениемъ опредъленной этической и антропологической системы. Это именно и придаетъ ему столь большое значеніе, что тема двойника возвращается почти во всъхъ произведеніяхъ Д. Мы находимъ ее и въ Бъсахъ и въ Подростив и въ Братьяхъ Карамазовыхъ. Д. последовательно анализируеть двойничество съ точки зрѣнія психологіи, соціологіи, этики и религіи. Для этого онъ экспериментируеть надъ людьми разныхъ степеней одаренности (сърость Голдкина, тонкость Версилова, сила Ставрогина, умъ Ивана Карамазова) и показываеть, что въ этическомъ пъйствованіи существеннымъ и неустранимымъ моментомъ является самъ его конкретный субъекть, а не только образь дъйствованія. оприкой котораго обычно ограничиваются отвлеченныя этическія системы. Этимъ, по мнѣнію, автора все ученіе переносится на совершенно новую почву, ибо формально логическія схемы должны быть замънены конкретными живыми людьми. Въ современной философіи эта реформа соотвътствуетъ позиціи М. Шелера (противъ Канта). Въ религіозномъ же отношеніи мы необходимо должны пойти дальше и указать на то что онтологически-персоналистическое понимание человъка постулируетъ аскетическую этику въ качествъ пути и агіографію въ качествъ достиженія. Здъсь однако останавливается и самъ Постоевскій, ибо основы аскетической мысли у него только намъчены, а конкретные образы святости не могутъ считаться върными съ точки зрънія какъ агіологіи (возраженія на Зосиму со стороны К. Леонтьева), такъ и агіографіи (отношеніе къ Зосимъ оптинскихъ старцевъ).

Статья Д. Чижевскаго представляетъ собой чрезвычайный интересъ, ибо читаетъ въ твореніяхъ Д. тѣ «идеи», которыми онъ сознательно и безсознательно жилъ и относительно которыхъ всю жизнь боялся, что «ихъ не поймутъ».

Прекраснымъ дополненіемъ темы о Двойникѣ является очеркъ Н. Е. Осипова, давшаго его психіатрическую оцѣнку на основаніи методовъ психоанализа. Читая эти «замѣтки» психіатра получаешь впечатлѣніе, что у автора вмѣсто глазъ— микроскопы; ибо каждое слово повѣсти раскрывается для него столь многими смыслами, что обычный на первый взглядъ текстъ превращается въ богатѣйшую психологическую документировку — какъ въ отношеніи герся повѣсти, такъ и ея автора. Специфической особенностью метода Н. Е. Осипова является то, что остроуміе и тонкость психоанилитическаго метода не остаются у него висящими въ воздухѣ, но связываются съ нѣкоторыми метафизическими построеніями (правда недостаточно ясно выраженными) берующими свое начало

въ русской философской традиціи. (Въ трудахъ Пр. С. Булгакова, С. Л. Франка, Н. О. Лосскаго).

Большая статья А. Л. Беме «Драматизація бреда» посвящена другому малоизслъдованному раннему произведенію Д. — «Хозяйкъ». Въ тонкомъ анализъ этой хаотической на первый взглядь повъсти, авторъ показываеть, что въ основъ ея лежить изслъдованія той же проблемы подлинной реальности личности, жизненности и конкретности человъческаго я. могущаго потерять себя въ порывахъ собственнаго воображенія, вытысняющаго дыйствительность и постепенно становящагося на ея мъсто. Хозяйка - это своеобразный трактатъ о взаимоотношеніяхъ «небыли и были», о реализаціи явленій внутренняго міра во внъ ,о «драматизаціи бреда», которыя въ острой формъ носитъ характеръ психическаго заболъванія въ болье умъренныхъ степеняхъ свидътельствуетъ о творческомъ характеръ воображенія, о спонтанности фантазирующей функціи души. Это положеніе проливаеть совершенно новый свъть на психологію творчества (въ данномъ случаъ по схемъ: Катерина — Ордыновъ — Достоевскій), которое часто является проецированіемь во внъ бредовыхъ видъній автора, посредствомъ котораго онъ освобождается отъ ихъ фантазирующаго вліянія. Біографическіе факты соотв. эпохи жизни Д. — не только вполнъ подтверждають эти мысли, но сами становятся понятными въ ихъ свътъ. Такимъ образомъ устанавливается неразрывность тройственной цъпи отношеній: жизни автора (реальной и воображаемой), фабулы повъствованія (фактически происходящаго въ повъсти) и воспріятія дъйствительности героями. — тъми фантазмами, которыя частью возникають подъ вліяніемь дібиствительности, а частью врываются въ нее какъ реальныя творческія силы. —

Статья В. В. Зѣнковскаго «Гоголь и Достоевскій» посвящена тѣмъ же проблемамъ психологіи подсознательнаго и его власти надъ человѣческой жизнью. Двѣ темы, общія Д. и Гоголю, привлекли вниманіе автора: «подполье» (расскрывающееся у Д. какъ моральный хаосъ въ отличіе отъ Гоголя, который видѣлъ въ немъ безудержность душевныхъ силъ, освобожденныхъ очарованіемъ красоты); и значеніе эстетическихъ переживаній, которыя въ творчествахъ обоихъ писаталей далеко выходятъ за предѣлы психологіи и становятся въ рядъ основныхъ міроустрояющихъ и міропреображающихъ силъ (возрожденіе Чичикова и «красота спасетъ міръ») —

И. И. Лапшинъ въ статьяхъ «Какъ сложилась легенда о Вел. Инкв.» и «Образованіе типа Крафта въ Подросткъ» дълаеть рядъ сопоставленій, которыя поражають какъ сво-

имъ содержаніемъ (почти полная идентичность мысли въ случаяхъ, гдѣ врядъ ли можно говорить о заимствованіяхъ и вчіяніяхъ), такъ и выборомъ матеріала — совершенно неожиданнаго и мало-извѣстнаго. Съ мыслями Д. текстуально сходятся: стихотворныя породіи на католическое духовенство XIII в., О. Контъ, Д. Штраусъ, Монтэнь, Р. Вагнеръ... Сопоставленія И. И. Лапшина очень интересны въ качествѣ констатированія фактовъ (нечего не доказывающихъ); совокупность же ихъ создаетъ впечатлѣніе нѣкоторой тенденціи въ пониманіи самого Достоевскаго. Вѣра въ Бога какъ основной онтологическій фактъ дуохвной жизни человѣка оказывается съ этой точки зрѣнія не только неосуществленной, но врядъ ли даже вообще возможной. И эта мысль приписывается Д., который готовъ былъ «пожертвовать истиной, чтобы остаться со Христомъ»...

Блестяще написанная статья С. В. Завадскаго «Новое опредъленіе драмы въ свътъ романовъ Достоевскаго» опрокидываетъ обычныя опредъленія теоріи словесности и устанавливаетъ новыя классификаціонныя формы литературныхъ произведеній. Авторъ дълитъ ихъ на «обращенныя къ читателю и обращенныя къ слушателю». Романъ пишется для отсутствующихъ (читателей); драма (въ обычномъ смыслъ) — для присутствующихъ (созерцающихъ и слушающихъ). Но это нисколько не связано съ содержаніемъ литературнаго произведенія, которое можетъ быть подлинной трагедіей, изложенной въ формъ романа. Въ этомъ отношеніи Д. заставляетъ насъ пересмотръть установленныя литературныя формы и признать, что жизнь искусства — глубже, значительнъе и интереснъе, чъмъ его теорія.

Р. Плетневъ въ статьъ «Земля» анализируетъ чрезвычайно важное для Д. понятіе «почвы», разносторонне раскрывающееся въ его религіи (Богородица—мать сыра земля), этикъ (Раскольниковъ согръщилъ передъ землей, осквернилъ ее) и соціологіи (точка зрънія почвенничества). По мнънію автора, въ кускахъ земли завязана основа экстатическаго міроощущенія, коренящагося въ любви къ земль и рвущагося къ родному ей небу. Интереснъйшая тема — требующая дальнъйщей разработки, которая повидимому частично входитъ въ замыселъ автора въ его работъ «Природа въ творчествъ Д.», одною изъ главъ которой является данная статья.

Сказаннаго достаточно, чтобы сдѣлать излишней оцѣнку книги А. Л. Бема. Богатство темъ, новизна точекъ зрѣнія, глубина разработки говорятъ сами за себя и ставятъ эту книгу въ число значительныхъ изслѣдаваній о Д. — въ особенности въ отношеніи примѣненныхъ въ ней методовъ. Можно пожелать

только одного: чтобы изданіе это разошлось какъ можно скорѣе, ибо съ этимъ связана возможность появленія въ свѣтъ ІІ тома этого интереснѣйшаго сборника.

Л. Зандеръ.

Hanns Lilje «Das technische Zeitalter» Zweite, unveranderte Auflage. Furche-Verlag, Berlin 1928 crp. 175.

Эта небольшая книга выдержала за короткое время второе изданіе. Въ этомъ несомнѣнный признакъ своевременности темы. Дѣйствительно, нашъ вѣкъ заслуживаетъ наименованія «техническаго» по преимуществу. Это вѣкъ техническихъ чудесъ и техническихъ трагедій, изъ которыхъ самая страшная — война. Главная заслуга книги Лилье — постановка проблемы трагедіи техники («Die Tragik der Technik»). Трагедія техники здѣсь тѣсно связывается съ героическимъ и фаустовскимъ духомъ, съ тѣмъ, что Лилье вслѣдъ за Шпенглеромъ называетъ «фаустовской опасностью техники» («Die faustische Gefahr der Technik»).

Здѣсь заключено тонкое и острое видѣніе сущности проблемы. Въ самомъ дѣлѣ, котя Фаустъ — величайшая поэма о современномъ человѣкѣ — написанъ въ эпоху расцвѣтавшаго романтизма, но его символика раскрывается съ наибольшей полнотой лишь въ наше время. Фаустъ есть лишь въ сравнительно малой степени поэма о прошломъ (о переломѣ средневѣковья на порогѣ новаго времени). Въ гораздо большей степени эта поэма является повѣствованіемъ о настоящемъ и гаданіемъ о будущемъ.

Но — «неясенъ и смутенъ отвътъ». Финалъ второй части явно искусственненъ и представляетъ попытку (быть можетъ безсознательную) отмахнуться отъ иныхъ, страшныхъ видъній, ничего общаго съ небомъ не имъющихъ. Фаустовскій духъ техники върно опредъляется Лилье словами Библіи: -«будете, какъ боги» («Eritis sicut Deus» Быт. стр. 3,5) Отсюда — ожесточенная посюсторонность, имманентность: «Das Drüben kann nich wenig kümmern». Сознаніе себя образомъ Божества («Wem denn? Ich Ebenbild der Gottheit!») привоводить Фауста къ человъкобожеству и имманентизму. Онъ начинаеть магіей, а кончаеть техникой. И какой техникой! Въ концъ второй части передъ нами, несомнънно ... попытка выполнить «пятилътку». Діалектика исторіи обращаеть эту послъдовательность. Новое время началось съ техники и переходить къ магіи, къ стращной соціальной магіи. И, начавъ съ матеріализма, человъчество пришло къ ожесточенному богоборчеству. Лилье правильно отмъчаетъ, что

волевой порывъ былъ переходной стадіей отъ матеріализма къ идеъ техническаго безблагодатнаго преображенія міра не только съ забвеніемъ первороднаго грѣха, но и съ использованіемъ всъхъ его слъдствій. Современная техника, современная соціальная магія остръе, чъмъ когда-либо — заставляеть вспомнить пресловутую «басню о пчелахъ» Мандевилля. Постановка въ центръ фаустовской проблематики, констатированіе коренной двусмыслицы техники (такъ-же, какъ впрочемъ, двусмыслененъ самъ Фаустъ) дълаетъ для Лилье необходимой тъснъйшую связь философіи техники съ богословско-евангельскими мотивами, равнымъ образомъ и съ этикой. Впрочемъ, Н. А. Бердяевъ давно уже высказывалъ и устно и печатно, что техника перестаетъ быть нейтральной этически — именно вслъдствіе своихъ успъховъ. Поэтому судьба современной цивилизаціи въ значительной степени зависить отъ того, какія силы воспользуются инструментомъ техники — злыя или добрыя. Хотя и «инструменть» — тоже двусмыслененъ. Богословско-евангельская и этическая сторона философіи техники настолько первенствують въ книгъ Лилье, что это одно дълаеть ее драгоцънной для религіозно мыслящаго читателя. Надо, однако, замътить, что тематика у Лилье гораздо выше и интереснъе выполнен я. Книга -съ явно католическимъ уклономъ и написана, по всей въроятности, католикомъ, но въ ней мы видимъ лучшее, что можетъ дать католицизмъ въ столь важной темъ нашей современности. Книга врядъ-ли будетъ принята и понята техниками, инженерами и вообще того типа служителями этого новаго Молоха, которымъ «при срубкъ дуба для проведенія желъзной дороги нътъ дъла до того, что подъ этимъ дубомъ вчера цъловались влюбленные». Впрочемъ, этого типа дъльцы современной техники по причинъ ужасающей духовной опустощенности и почти полнаго расчеловъченія, сами являются не субъектами, а объектами философіи техники. къ сожальнію, не отмытиль Лилье. Ихъ наиболье яркими выразителями въ нашу эпоху являются коммунисты, склонность которыхъ къ американизированной техникъ (съ безсиліемъ, однако, осуществить послъднюю) — чрезвычайно характерна. Не коснулся Лилье и прометеевскаго духа, который является въ значительной степени предкомъ фаустовскихъ устремленій и даже заостряєть ихъ иногда въ большей степени, чъмъ это мы видимъ у геніальнаго ав» тора «Вильгельма Мейстера».

В. Н. Ильинъ.